
 
    

 
    

 
 

 

MENEGUHKAN NILAI ASWAJA DALAM BINGKAI PENDIDIKAN ISLAM  
ANTI RADIKALISME 

 
Uswatun Khasanah 

Universitas Islam Negeri K.H.Abdurrahman Wahid Pekalongan, Pekalongan, Indonesia 
uswatun.khasanah@uingusdur.ac.id  

 
Abstract 

This study aims to reveal how to confirm the value of Aswaja in Islamic education as 
an effort to prevent radicalism at Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab 
Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur Kabupaten Pekalongan. This qualitative research 
used purposive sampling technique in determining the informants, namely 
caregivers and teachers. The data were analyzed with qualitative descriptive 
techniques including data collection, reduction and presentation. The studyshowed 
that in principle PP.PDF Walindo rejects Islamic radicalism because it is contrary to 
the Aswaja principle. The Aswaja principles, namely tawasuth, ta'adul, tawazun 
and tasamuh, are believed to be used as anti-radicalism values that can be 
internalized in the educational process so that they can protect students from 
Islamic radicalism which is now increasingly spreading massively. The preventive 
actions taken include accepting students and teachers who have a moderate 
understanding and have an Aswaja ideological background. Anti-radicalism Islamic 
education is implemented through a modeling strategy, planting Aswaja values, 
civic education, and habituation of the Aswaja tradition. 

Keywords: Aswaja; Radicalism; Education 
 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui bagaimana meneguhkan nilai Aswaja 
pada pendidikan Islam sebagai upaya pencegahan radikalisme di Pondok Pesantren 
PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur Kabupaten Pekalongan. 
Jenis penelitian ini adalah kualitatif dengan menggunakan purposive sampling 
dalam menentukan informan yaitu pengasuh dan pengajar di Pondok Pesantren. 
Data dianalisis dengan teknik deskriptif kualitatif meliputi pengumpulan, reduksi 
dan penyajian data. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pada prinsipnya PP.PDF 
Walindo menolak radikalisme Islam karena bertentangan dengan prinsip Aswaja. 
Prinsip Aswaja yakni tawasuth, ta’adul, tawazun dan tasamuh diyakini dapat 
dijadikan sebagai nilai-nilai anti radikalisme yang dapat diinternalisasikan dalam 
proses pendidikan sehingga dapat melindungi para santri dari radikalisme Islam 
yang kini kian masif penyebarannya. Tindakan preventif yang dilakukan 
diantaranya menerima peserta didik dan dewan pengajar yang memiliki 
pemahaman moderat dan berlatar belakang ideologi Aswaja. Pendidikan Islam anti 
radikalisme diimplementasi melalui strategi Modelling (keteladanan), penanaman 
nilai Aswaja, pendidikan kewarganegaraan, serta pembiasaan tradisi Aswaja. 

e-ISSN: 2986-3295

2438

mailto:uswatun.khasanah@uingusdur.ac.id


 
 

Kata kunci: Aswaja; Pendidikan; Radikalisme. 
 
 
PENDAHULUAN 

Radikalisme masih menjadi topik perbincangan di berbagai lini masyarakat. 

Radikalisme bermakna paham radikal di politik; sesuatu yang menginginkan terjadinya 

perubahan sosial dan politik yang menggunakan cara kekerasan dan menginginkan 

perubahan secara drastis. Istilah radikal sering disandingkan dengan agama. Karenanya, 

radikalisme agama bermakna sebuah paham yang menginginkan terjadinya perubahan 

agama secara ekstrem dan menggunakan kekerasan. Misalnya tindakan melarang 

dilakukannya kegiatan ibadah, menyebarkan ujaran kebencian, tindak kekerasan 

berlatar belakang motif agama, tindakan merusak tempat ibadah dan sebagainya. 

Fenomena tersebut semakin mengakar seiring semakin terbukanya arus informasi dunia 

serta pola penjaringan massa yang semakin massif. Radikalisme di Indonesia menyebar 

secara sporadis ke berbagai daerah dan lapisan masyarakat. Tidak ada satu institusi 

maupun kelompok di Indonesia yang dianggap kebal terhadap radikalisme. BNPT 

(Badan Nasional Penanggulangan Terorisme) merumuskan radikalisme terkait empat 

hal, yakni anti Pancasila, anti NKRI (Negara Kesatuan Republik Indonesia), anti 

Kebhinekaan dan menganut paham takfiri (mengkafirkan orang lain yang tidak 

seagama). Upaya pencegahan penyebaran paham ini tidak dapat dilakukan secara 

sendiri-sendiri, namun perlu adanya sinergitas antara pemerintah, masyarakat, lembaga 

pendidikan serta keluarga. 

Gerbang utama penangkal bahaya radikalisme adalah pendidikan, utamanya 

pendidikan Islam. Pada dasarnya pendidikan nasional dan pendidikan Islam memiliki 

tujuan yang sama yaitu menciptakan pribadi yang berkarakter dan berkualitas. UU No. 

20 Tahun 2003 pasal 1 ayat 2 menyebutkan bahwa pendidikan nasional berdasarkan 

pada Pancasila dan Undang-undang Dasar Negara RI Tahun 1945 yang berakar pada nilai-

nilai agama, kebudayaan nasional Indonesia dan tanggap terhadap tuntutan perubahan 

zaman. Sementara pendidikan Islam mendasarkan kegiatannya pada penanaman nilai-

nilai ajaran Islam yang bersumber pada al-Qur’an dan Hadis. Keutuhan pemahaman 

tentang ajaran Islam yang moderat akan terbangun melalui pendidikan Islam yang 

mempertahankan dan menjaga keberagaman Indonesia. Jika dikaitkan dengan 

fenomena radikalisme yang sangat berkaitan dengan pelanggaran nilai moral dan 

kemanusiaan, maka Pendidikan Islam anti radikalisme merupakan langkah preventif 

yang efektif untuk membentuk karakter islami agar tidak melakukan tindakan-tindakan 

radikal. Upaya pencegahan penyebaran paham radikal ini harus dilakukan di semua 

tingkat pendidikan, mulai dari SD, SMP, SMA, sampai pada perguruan tinggi. 

Kementerian Agama belakangan ini membuka ruang baru serta pilihan kepada 

masyarakat dalam penyelenggaraan pendidikan Islam yakni melalui Pendidikan Diniyah 

2439



 
 

Formal (PDF). PDF merupakan salah satu entitas kelembagaan pendidikan Islam yang 

bersifat formal untuk menghasilkan lulusan mutafaqqih fiddin (ahli ilmu agama Islam) 

yang menjawab atas langkanya kader ulama. PDF ini diselenggarakan oleh Pesantren 

secara terstruktur dan berjenjang pada jalur pendidikan formal. Sebagaimana 

diberitakan dalam kanal berita online antaranews.com bahwa peluncuran PDF 

merupakan bagian dari tantangan Kemenag memainkan peran strategis untuk 

membentuk masyarakat yang semakin religius dan toleran. Perbedaan mendasar PDF 

jika dibandingkan dengan pesantren pada umumnya adalah pada penyisipan materi 

pelajaran umum di dalam kurikulum PDF. Pada Ponpes berbasis PDF, mata pelajaran 

umum sebanyak 25% dan sisanya 75% digunakan untuk pelajaran agama Islam. Dengan 

demikian, pendidikan Islam melalui PDF dapat diharapkan sebagai destinasi pendidikan 

Islam masa kini. Pemahaman terhadap agama Islam rahmatan lil alamin dapat dipelajari 

oleh peserta didik secara lebih luas karena pengajaran ilmu-ilmu keislaman yang 

bersumber pada kitab kuning (turats) mendapatkan porsi lebih banyak dibandingkan 

mata pelajaran umum. Pemahaman Islam rahmatan lil alamin yang dimaksud adalah 

bahwa Islam senantiasa menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan, menghargai hak-hak 

asasi manusia, menghormati ragam budaya dan kultur masyarakat, mendambakan 

kedamaian, keadilan, toleransi dan sikap keseimbangan (tawazun). Nilai-nilai itulah yang 

biasa dikenal dengan nilai Aswaja (Ahlus Sunnah wal Jamaah) dan diyakini oleh beberapa 

kalangan dapat membendung paham radikalisme. 

Elaborasi di atas yang kemudian melatari penulis untuk mengkaji lebih dalam 

tentang bagaimana meneguhkan nilai Aswaja dalam model pendidikan Islam anti 

radikalisme sekaligus penerapannya pada lembaga PDF (Pendidikan Diniyah Formal). 

Penelitian ini difokuskan pada Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul 

Falah KPBR IV Berbaur Kabupaten Pekalongan. Pertimbangan yang mendasarinya 

adalah bahwa Ponpes PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur 

merupakan satu-satunya pondok pesantren di Pekalongan yang menyelenggarakan 

Pendidikan Diniyah Formal sekaligus memiliki komitmen yang kuat dalam membentengi 

para santrinya dari pengaruh paham radikal. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan dengan pendekatan deskriptif 

kualitatif yang bertujuan mendeskripsikan tentang bagaimana meneguhkan nilai Aswaja 

dalam bingkai pendidikan Islam anti radikalisme di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti 

Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur Kabupaten Pekalongan. Tujuan penelitian ini 

adalah untuk mengetahui bagaimana meneguhkan nilai Aswaja pada pendidikan Islam 

sebagai upaya pencegahan radikalisme di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab 

Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur Kabupaten Pekalongan. Data primer berupa informasi 

yang diperoleh dari kegiatan wawancara dan observasi mengenai segala hal tentang 

2440



 
 

proses pendidikan, kegiatan, kurikulum, serta output yang diinginkan dari proses 

pendidikan di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV 

Berbaur Kabupaten Pekalongan. Data skunder berupa sumber tertulis dan dokumen 

resmi yang relevan, misalnya sejarah Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab 

Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur Kabupaten Pekalongan, kurikulum dan dokumen 

pengajaran lainnya. Adapun teknik analisis data setelah sampel dan data terkumpul 

adalah sebagai berikut: (1) reduksi data yaitu membuang berbagai hal-hal yang tidak 

diperlukan dan fokus pada hal yang penting; (2) paparan data, yaitu memaparkan data 

yang disajikan berdasarkan sub bagian tertentu; dan (3) penarikan kesimpulan dari hasil 

temuan baru yang sebelumnya belum pernah ada.  

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pendidikan Islam Anti Radikalisme 

Radikalime dalam agama ibarat pisau bermata dua, disatu sisi, makna positif 

radikalisme adalah spirit menuju perubahan ke arah lebih baik yang lazim disebut ishlah 

(perbaikan) atau tajdid (pembaharuan). Dengan begitu radikalisme bukan sinonim 

ekstrimitas atau kekerasan, ia akan sangat bermakna apabila dijalankan melalui 

pemahaman agama yang menyeluruh dan diaplikasikan untuk ranah pribadi. Namun 

disisi lain, radikalisme akan menjadi berbahaya jika sampai pada tataran ghuluw 

(melampaui batas) dan ifrat (keterlauan) ketika dipaksakan kepada agama lain. Dengan 

demikian radikalisme merupakan sikap/gerakan yang jauh dari tengah-tengah. Ia 

merupakan ekstrimitas yang kerap memunculkan friksi kekerasan. Ia memiliki karakter 

tidak toleran dan tidak mau menghargai pendapat atau keyakinan orang lain, sikap 

fanatik, eksklusif dan revolusioner yang cenderung menggunakan kekerasan untuk 

mencapai tujuan. 

Fenomena radikalisme dalam Islam muncul sebagai akibat dari krisis identitas 

yang berujung pada reaksi dan resistensi terhadap Barat yang melebarkan kolonialisme 

ke dunia Islam, terutama di Timur Tengah pada abad 20. Terpecahnya dunia Islam ke 

dalam berbagai Negara bangsa, dan proyek modernisasi yang dicanangkan oleh 

pemerintahan sekuler, mengakibatkan umat Islam merasakan terkikisnya ikatan agama 

dan moral yang selama ini mereka pegang teguh. Hal ini menyebabkan munculnya 

gerakan radikal dalam Islam yang menyerukan kembali pada ajaran Islam yang murni 

sebagai sebuah penyelesaian dalam menghadapi kekalutan hidup (Abdullah, 2016: 3). 

Bahkan tidak hanya sampai disitu, gerakan ini melakukan perlawanan terhadap rezim 

yang dianggap sekuler dan menyimpang dari ajaran agama yang murni. Gerakan ini 

mengkritik bahkan melakukan perlawanan terhadap kesalahan para elit politik ketika 

memilih ideologi sekuler semacam sosialisme, nasionalisme dan demokrasi karena 

dianggap sebagai biang kemunduran, kemiskinan dan keterbelakangan. Krisis yang 

berlarut-larut dan kekecewaan terhadap dominasi sekularisme dalam masyarakat Islam 

2441



 
 

mendorong dikedepankanya alternatif Islam. Pendukung “Islam sebagai alternatif” 

menghendaki perubahan radikal dalam sistem sosial-politik ke arah ketentuan-

ketentuan Islam (Rahmat, 2005,12-13). 

Gerakan radikalisme Islam ini biasanya didasarkan pada prinsip-pinsip pokok 

tertentu yang menjadi kerangka idiologinya. Menurut Harair Dekmejian dalam Imdadun 

Rahmat (Rahmat, 2005), pinsip-prinsip itu adalah: Pertama, Din waal-Daulat yaitu tidak 

adanya pemisahan antara agama dannegara. Mereka beranggapan bahwa Islam 

(hukum syariah) bersifat inheren. Al-Qur’an memberikan syariah dan negara 

menegakkanya. Kedua, fondasi Islam adalah Al-Qur’an, Sunnah Nabi dan tradisi para 

sahabat dan harus dipraktekan secara murni. Ketiga, puritanisme dan keadilan sosial. 

Umat Islam diperintahkan untuk menjaga nilai-nilai islami dan wajib membentengi diri 

dari pengaruh budaya asing terutama dalam menegakan keadilan sosial-ekonomi. 

Keempat, kedaulatan dan hukum Allah berdasarkan syariat. Baginya, tujuan umat Islam 

adalah menegakan kedaulatan Tuhan di bumi. Hal ini hanya dapat dicapai dengan 

menetapkan tatanan Islam, dimana syariah Islam sebagai undang-undang tertinggi. 

Kelima, jihad sebagai pilar menuju tatanan Islam (nizham islami). Untuk mewujudkan 

tatanan islami diperlukan upaya sungguh-sungguh. Sebab mereka harus 

menghancurkan tatanan yang dianggap “jahiliyah” dan menaklukan kekuasaan-

kekuasaan duniawi mereka melalui perang suci. Tujuan jihad adalah menaklukan semua 

halangan yang mungkin akan menghambat penyiaran Islam keseluruh dunia, baik 

berupa negara, sistem sosial, dan tradisi-tradisi asing dan jihad ini mesti dilakukan secara 

komprehensif, termasuk dengan cara kekerasan (Rahmat, 2005, 14-15). Berdasarkan 

prinsip-prinsip tersebut, berbagai upaya dilakukan untuk mencapai penerapan syari’at 

Islam sebagai konstitusi negara dan berupaya untuk mewujudkan negara Islam (Dawlah 

Islamiyah) karena dengan negara Islam (Dawlah Islamiyah) tatanan Islam dapat 

diwujudkan secara menyeluruh. Berpijak pada prinsip-prinsip ini kemudian ikut 

meramaikan pentas politik dan gerakan keagamaan yang radikal di berbagai negara 

mayoritas muslim termasuk di Indonesia. 

Pada era reformasi, gerakan Islam radikal semakin tumbuh subur. Runtuhnya 

kekuasaan otoriter Orde Baru memunculkan gerakan-gerakan sosial politik dan 

keagamaan baru. Begitu “kran” kebebasan terbuka, muncul banyak organisasi sebagai 

wadah bagi penyuaraan aspirasi masyarakat. Munculnya gerakan secara massif itu 

dimungkinkan karena adanya respons sosial politik yang tertunda (delayed responses) 

terhadap sistem politik yang otoriter Orde Baru (Makruf, 2007, 5). Disisi lain, secara 

politik, era reformasi ini memberikan ruang demokrasi secara luas dalam panggung 

politik di Indonesia sehingga banyak bermunculan partai-partai politik yang mengusung 

politik aliran, baik dari kalangan Islam maupun dari golongan lainnya, juga bermunculan 

gerakan-gerakan organisasi keagamaan yang membawa misi dan simbol-simbol 

keagamaan yang cenderung radikal dan fundamentalis (Nashir, 2013, 281). Di antara 

2442



 
 

gerakan-gerakan itu adalah Majelis Mujahidin Indonnesia (MMI), Hizbut Tahrir Indonesia 

(HTI), Laskar Jihad, Front Pembela Islam (FPI), Jundullah, dan sebagainya yang pada 

masa pemerintahan rezim otoriter Orde Baru, sebagaimana dinyatakan Anwar, mustahil 

muncul di permukaan pentas politik nasional (Mubarak, 2008, xiii).  

Ormas-ormas Islam ini menunjukan sikap keberagamaanya yang eksklusif, 

simbolik, literalis, dan radikal. Pandangan Islamnya yang totalistik mengakibatkan cara 

beragamanya pun sangat literal dan radikal, bahkan dengan semangat jihadnya 

melakukan aktivitas yang tanpa kompromi. FPI misalnya sering menggunakan metode 

kekerasan dalam merealisasikan gerakan anti maksiat di Jakarta. FKASW (Forum 

Komunikasi Ahlussunnah Waljamaah) atau Laskar Jihad juga menurunkan pasukanya 

untuk membantu umat Islam di Ambon secara fisik (Zada, 2002, 77). Gerakan-gerakan 

Islam ini, baik yang bergerak langsung di lapangan politik dan menjadi partai politik 

maupun menjadi gerakan-gerakan Islam yang bercorak dakwah dan ideologis, memiliki 

“nasab” idiologis yang relatif sama dan bahkan hingga batas tertentu mempunyai 

pertautan elit dan pahamnya dengan gerakan-gerakan Islam yang mengusung ide 

negara Islam atau Islam sebagai dasar negara pada masa silam. Pada era reformasi ini, 

gerakan-gerakan yang ditunjukkan dengan karakter kaku sebagaimana ditunjukan 

kalangan fundamentalis dan sering menganggap kelompok lain terutama kelompok 

mainstream (NU dan Muhammadiyah) sebagai kelompok yang “tidak Islami” (Nashir, 

2013, 288-289). Akibatnya adalah mereka sering menganggap sebagian ajaran kalangan 

maenstream terutama NU sebagai ajaran yang tidak islami bahkan sering dituduhkan 

sebagai bid’ah, khurafat, kafir dan sebagainya. Gerakan-gerakan Islam radikal ini 

semakin berkembang subur di tengah sistem demokrasi yang membuka kebebasan 

berkumpul, berserikat, berekpresi dan menunjukan aspirasi ditengah-tengah 

masyarakat. Gerakan yang ditunjukan adalah cenderung radikal, militan, fundamentalis, 

literalis, simbolik dan eksklusif. 

Pendidikan Islam tidak mengenal radikalisme, namun sebaliknya yang ada adalah 

pendidikan yang damai, tidak menyukai kerusakan, radikal atau kekerasan. Pendidikan 

Islam bertujuan mengarahkan dan membimbing pertumbuhan serta perkembangan 

fitrah (kemampuan dasar) anak didik melalui ajaran Islam ke arah titik maksimal 

pertumbuhan dan perkembangannya (Zada, 2002, 154-155). Memberikan pendidikan 

kepada anak, sebagai generasi bangsa, dengan menanamkan sikap dan perilaku anti 

radikalisme sejak dini dapat menjadi sebuah upaya preventif terhadap tindakan 

radikalisme. Langkah demikian dilakukan untuk memberikan pengarahan pada anak 

agar kelak menjadi pribadi toleran, moderat dan mencintai perdamaian. 

Pendidikan anti radikalisme yang berlandaskan pada nilai-nilai Islam kemudian 

dikenal sebagai pendidikan Islam anti radikalisme. Pendidikan Islam anti radikalisme ini 

memiliki beberapa fungsi diantaranya membentuk akhlak mulia, memberantas dan 

menghilangkan paham radikalisme serta memangkas ruang geraknya, menumbuhkan 

2443



 
 

generasi muslim yang santun, toleran, moderat dan mencintai perdamaian. 

Menerapkan pendidikan anti radikalisme, setidaknya harus memperhatikan beberapa 

hal berikut: 

a. Tokoh masyarakat bersifat sebagai motor penggerak kegiatan keagamaan 

seyogyanya selektif dalam mengajarkan materi keagamaan. 

b. Nilai-nilai multikultural sebaiknya diajarkan untuk menghargai perbedaan yang ada 

dalam kehidupan masyarakat. 

c. Menjauhi segala konflik antara suku, agama, dan ras. Sebaliknya harus senantiasa 

menghidupkan kerukunan, sehingga terwujud masyarakat yang aman, tenteram, 

damai, serta jauh dari paparan radikalisme dan terorisme (Alhairi, 2017, 119-120). 

Sejalan dengan makin maraknya gerakan radikalisme di Indonesia, pencegahan 

melalui pendidikan Islam anti radikalisme merupakan suatu keharusan. Nilai-nilai anti 

radikalisme harus diinternalisasikan pada setiap kegiatan pendidikan. Alhairi 

merumuskan tiga substansi pendidikan anti radikalisme, yaitu: 

a. Konsep jihad modern 

Mamaknai jihad secara benar adalah sebuah syarat wajib hidup dalam 

keberagaman. Indonesia sebagai negara yang multikultural, jihad harus dipahami 

sebagai ishlah (perbaikan) bukan ifsad (kerusakan) atau qital (membunuh), karena 

hal itu merupakan kehendak Allah dalam Al-Qur’an surah Al-Maidah ayat 32 sebagai 

berikut: 

“Oleh karena itu Kami tetapkan (suatu hukum) bagi Bani Israil, bahwa: 
barangsiapa yang membunuh seorang manusia, bukan karena orang itu 
(membunuh) orang lain, atau bukan karena membuat kerusakan di muka bumi, 
maka seakan-akan dia telah membunuh manusia seluruhnya. Dan barangsiapa 
yang memelihara kehidupan seorang manusia, maka seolah- olah dia telah 
memelihara kehidupan manusia semuanya. Dan sesungguhnya telah datang 
kepada mereka rasul-rasul Kami dengan (membawa) keterangan-keterangan 
yang jelas, kemudian banyak diantara mereka sesudah itu sungguh-sungguh 
melampaui batas dalam berbuat kerusakan dimuka bumi.” (Q.S. Al-Maidah: 32) 

 
Ayat ini menegaskan bahwa membunuh jiwa seseorang itu merupakan 

tindakan yang dilarang dalam agama Islam. Hal ini senada dengan pendapat Sayyid 

2444



 
 

Quthb yang mengatakan bahwa membunuh seseorang bukan karena qishas atau 

para pembuat kerusakan di muka bumi sama seperti membunuh semua manusia. 

Karena satu jiwa itu bagaikan semuanya, dan hak hidup itu adalah satu adanya bagi 

setiap jiwa. Maka, membunuh seorang manusia seperti pelanggaran hak hidup itu 

sendiri (Quṭb, 2000). Lebih lanjut, dalam tafsir As-Sa’adi dijelaskan bahwa 

membunuh jiwa yang tidak berhak dibunuh maka jelaslah tidak ada perbedaan 

antara yang dibunuh dengan yang lainnya, dengan kata lain sama halnya dengan 

membunuh seluruh manusia. 

Rasulullah dalam hadits yang diriwayatkan Ibnu Abbas berkata,“Janganlah 

kalian kembali kepada kekafiran (murtad) sepeninggalku, sebagian kalian dengan 

yang lainnya saling memenggal leher (membunuh) (H.R. Ibnu Abbas). Dapat 

difahami bahwa muslim yang bunuh diri atau membunuh adalah kafir. Selain itu 

bunuh diri tersebut sama halnya dengan mendahului ketetapan Allah atas makhluk-

Nya sehingga surga haram baginya (pelaku bunuh diri). 

Berpijak dari pendapat mufassir di tas, jelas bahwa membunuh orang yang 

tidak bersalah adalah dilarang. Sehingga bisa dipatahkan pemahaman radikalis yang 

memaknai teror bom dan bom bunuh diri di wilayah tertentu adalah sebuah 

pelanggaran syari’at. Karena di dalamnya banyak terdapat anak-anak, wanita, dan 

orang yang tidak bersalah. 

b. Konsep multikultural 

Indonesia dihuni oleh mayoritas beragama Islam, namun perbedaan-

perbedaan suku, etnis, bahasa, dan bahkan agama masih sering jadi alasan untuk 

melakukan teror bom. Ini artinya bahwa sikap tidak menghargai kemajemukan yang 

ada di dunia ini melanggar sunnatullah yang dijelaskan Allah dalam surah Alhujarat 

ayat 13: 

 

“Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 
seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku 
supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang 
yangpalingmuliadiantarakamudisisiAllahialahorangyangpalingtaqwadi antara 
kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal” (Q.S.Al-
Hujarat:13). 

 
Imam Ibnu Katsir dalam kitab tafsirnya menjelaskan, pengertian bangsa 

dalam bahasa Arab adalah syu’bun yang artinya lebih besar dari pada kabilah, 

2445



 
 

sesudah kabilah terdapat tingkatan-tingkatan lainnya yang lebih kecil fasa-il (puak), 

‘asya- ir (bani), ‘ama-ir, afkhad, dan lain sebagainya. 

Asbabun nuzul surat Al-Hujarat ayat 13 ini, terdapat dalam suatu riwayat 

dikemukakan oleh Ibnu Abi Hatim yang bersumber dari Ibnu Abi Mulaikah, bahwa 

ketika fathul Makkah, Bilal bin Rabbah naik ke atas Ka’bah untuk 

mengumandangkan azan. Berkatalah beberapa orang, “apakah pantas budak hitam 

azan diatas Ka’bah?” Maka berkatalah mereka yang lainnya, “sekiranya Allah 

membenci orang ini, pasti Allah akan menggantikannya.” 

c. Konsep kasih sayang yang diajarkan Rasulullah (Alhairi, 2017, 116-119)  

Sikap menyayangi sesama manusia dapat diimplementasikan dalam bentuk 

silaturahim. Hal ini menolak pendapat yang mengatakan Islam adalah agama 

perang dan menyebarkan agamanya dengan pedang. Teror dan kekerasan 

bukanlah jalan untuk mengajak manusia kepada kebenaran. Akan tetapi dengan 

kasih sayang yang dilandasi kebijaksanaan.Jika dilihat dari sejarah, banyak seakali 

orang non-muslim yang bersyahadat dikarenakan luluh dengan kelembutan 

Rasulullah. Hal inilah yang mestinya diteladani dan implementasikan dalam dunia 

pendidikan di era modern saat ini. 

 
Nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah sebagai ajaran anti radikalisme 

Ahlussunnah wal Jamaah mengajarkan empat prinsip utama, yaitu sebagai 

berikut (Khasanah, 2019, 187-189): 

a. Tawasuth (moderat) atau sikap tengah-tengah, sedang-sedang, tidak ekstrim kiri 

ataupun ekstrim kanan. Allah SWT berfirman: 

 

“Dan demikianlah kami jadikan kamu sekalian (umat Islam) umat pertengahan 
(adil dan pilihan) agar kamu menjadi saksi (ukuran penilaian) atas (sikap dan 
perbuatan) manusia umumnya dan supaya Allah SWT menjadi saksi (ukuran 
penilaian) atas (sikap dan perbuatan) kamu sekalian”. (QS al-Baqarah: 143) 

b. Ta’adul (keadilan) atau tegak lurus. Dalam Al-Qur’an Allah SWT berfirman: 

2446



 
 

 

“Wahai orang-orang yang beriman hendaklah kamu sekalian menjadi orang-orang 
yang tegak membela (kebenaran) karena Allah menjadi saksi (pengukur 
kebenaran) yang adil. Dan janganlah kebencian kamu pada suatu kaum 
menjadikan kamu berlaku tidak adil. Berbuat adillah karena keadilan itu lebih 
mendekatkan pada taqwa. Dan bertaqwalah kepada Allah, karena sesungguhnya 
Allah Maha Melihat apa yang kamu kerjakan”. (QS al-Maidah: 8) 

 
Sikap tengah yang berintikan pada prinsip hidup yang menjunjung tinggi 

keharusan berlaku adil dan lurus di tengah-tengah kehidupan bersama. Sikap dasar 

ini menjadi kelompok panutan untuk bersikap dan bertindak lurus dan selalu 

bersifat membangun serta menghindari segala bentuk pendekatan yang bersikap 

tatharruf (ekstrim).  

c. Tawazun (keseimbangan) atau seimbang dalam segala hal, terrnasuk dalam 

penggunaan dalil ‘aqli (dalil yang bersumber dari akal pikiran rasional) dan dalil naqli 

(bersumber dari Al- Qur’an dan Hadits). Firman Allah SWT: 

 

“Sunguh kami telah mengutus rasul-rasul kami dengan membawa bukti 
kebenaran yang nyata dan telah kami turunkan bersama mereka Al-Kitab dan 
neraca (penimbang keadilan) supaya manusia dapat melaksanakan keadilan”. 
(QS al-Hadid: 25) 

 
Sikap seimbang dalam berkhidmah ini menyerasikan khidmah kepada Allah 

S.W.T., khidmah kepada sesama manusia, serta kepadalingkungan hidupnya. 

Menyelaraskan kepentinganmasa lalu, masa kini dan masa mendatang. 

d. Tasamuh (toleransi). Yakni menghargai perbedaan serta menghormati orang yang 

memiliki prinsip hidup yang tidak sama. Namun bukan berarti mengakui atau 

2447



 
 

membenarkan keyakinan yang berbeda tersebut dalam meneguhkan apa yang 

diyakini. Firman Allah SWT: 

 

“Maka berbicaralah kamu berdua (Nabi Musa AS dan Nabi Harun AS) kepadanya 
(Fir’aun) dengan kata-kata yang lemah lembut dan mudah- mudahan ia ingat dan 
takut”. (QS. Thaha: 44) 

 
Sikap toleran terhadap perbedaanpandangan baik dalam masalah keagamaan, 

terutama hal-hal yang bersifat furu’, atau menjadi masalah khilafiyah; serta dalam 

masalah kemasyarakatan dan kebudayaan.  

Berdasarkan elaborasi di atas, dapat dipahami bahwa pendidikan Islam anti 

radikalisme betul-betul sangat mendesak untuk diterapkan. Implementasinya di 

ranah pendidikan dapat dimulai dari pendidikan dalam keluarga sebagai unit terkecil 

dalam masyarakat yang menyumbang kontribusi besar dalam penanaman karakter 

anak. Selain itu, pendidikan di lingkungan masyarakat juga perlu digalakkan. 

Lingkungan masyarakat harus menciptakan kondisi masyarakat yang kondusif dan 

menentang paham radikalisme. Karena bisa jadi pemahaman tentang radikalisme 

diperoleh dari pergaulan di lingkungan masyarakat.bagi seseorang. Pendidikan di 

sekolah tentu juga memegang peran penting dalam upaya membentuk karakter anak 

serta mencegahnya dari paparan paham radikal. Ini bisa dilakukan melalui penerapan 

berbagai model pendidikan. Misalnya dengan mengintegrasikan nilai-nilai anti 

radikalisme dalam mata pelajaran atau mata kuliah. Pendidik harus mengupayakan 

internalisasi nilai-nilai anti radikalisme dalam proses pembelajaran. Selain itu juga 

dapat dilakukan dengan menerapkan model bimbingan konseling baik secara 

individu maupun kelompok. 

 
Internalisasi Nilai Ahlussunnah wal Jamaah dalam Pelaksanaan Pendidikan Islam Di 

Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur 

Pekalongan 

Pendidikan Islam anti radikalisme sejatinya termasuk dalam ranah pendidikan 

nilai, yakni nilai-nilai yang menentang paham radikal serta menjunjung tinggi nilai Islam 

yang moderat. Tujuannya adalah agar para peserta didik dapat mengalami nilai-nilai anti 

radikalisme dan nilai-nilai moderat serta dapat mengimplementasikannya dalam 

kehidupannya sehari-hari. Berkenaan dengan pendidikan nilai ini, terdapat langkah-

langkah strategis yang harus diimplementasikan dalam proses pembelajaran, yakni 

sebagai berikut: 

2448



 
 

a. Para pendidik terlebih dahulu harus tahu dan jelas dengan akal budinya, memahami 

dengan hatinya nilai-nilai apa saja yang akan diajarkan para pendidik. 

b. Para pendidik mentransformasikan nilai-nilai tersebut kepada peserta didik dengan 

sentuhan hati dan perasaan melalui contoh-contoh kongret dan sedapat mungkin 

teladan si pendidik sehingga peserta didik (santri) dapat melihatnya sendiri akan 

kebaikan nilai tersebut. 

c. Membantu peserta didik (santri) untuk menginternalisasikan nilai-nilai tersebut 

hingga menjadi bagian dari seluruh hidupnya, menjadikan nilai tersebut sebagai 

sifat dan sikap hidupnya serta menjadi landasan bertingkah laku. 

d. Sikap hidup yang telah sesuai dengan nilai-nilai tersebut didorong dan dibantu 

untuk mewujudkan atau mengungkapkannya dalam tingkah laku dan hidup sehari-

hari (Adisusilo, 2012, 73). 

 
Nilai dan proses pendidikan memiliki relevansi yang sangat erat. Jika nilai 

dimaknai sebagai sebuah keyakinan yang membuat seseorang bertindak atas dasar 

pilihannya (Mulyana, 2004, 9), maka dalam setiap tindakan pendidikan, akan melibatkan 

nilai, baik dalam memilih maupun memutuskan sesuatu untuk kebutuhan belajar. 

Adanya hubungan antara nilai dengan pendidikan ini akan tampak jika dilihat dari tujuan 

pendidikan itu dilaksanakan. Pendidikan di pesantren, misalnya, nilai menjadi dasar 

mengembangkan proses pendidikan yang mengacu pada tujuan pendidikan pesantren.  

Sutardjo menuturkan bahwa pada hakikatnya pendidikan nilai mengantarkan 

peserta didik mengenali, mengembangkan dan menerapkan nilai-nilai moral dan 

keyakinan agamanya. Peserta didik diharapkan mampu menguasai pengetahuan yang 

berakar pada nilai-nilai tradisionalnya serta mendorong peserta didik untuk 

berkomitmen pada masyarakat (Adisusilo, 2012, 56). Karenanya, nilai itu dapat dikenali 

dari karakter dasar tujuan pendidikan serta proses pendidikan yang dijalaninya. Karakter 

sebuah lembaga pendidikan pun dapat dikenali dari basis keilmuan yang diajarkannya. 

Demikian halnya pesantren, Pesantren yang mengajarkan pemahaman moderat akan 

melahirkan santri yang memiliki pemikiran moderat. Sebaliknya, pesantren yang 

mengajarkan pemahaman yang ekstrim tentu akan melahirkan santri yang memiliki 

paham ekstrim. 

Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur 

merupakan pesantren yang berlandaskan pada prinsip Ahlus Sunnah wal Jamaah 

(Aswaja). Pesantren ini sejak awal berdirinya membangun tradisi melalui pendidikan dan 

pembudayaan bergerak bersama paham Aswaja dan terus bertahan dari masa ke masa. 

Sebagaimana yang disampaikan oleh KH. M. Al Fardani bahwa Pondok Pesantren PDF 

Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV ini berdasarkan pada paham Ahlus Sunnah 

wal Jamaah yang merupakan bagian dari masyarakat Sunni. 

2449



 
 

Pada bagian terdahulu telah disebutkan bahwa prinsip Ahlus Sunnah wal Jamaah 

dapat dijadikan sebagai nilai-nilai anti radikalisme yang dapat diinternalisasikan dalam 

setiap proses pendidikan. Salah satu ciri khas Aswaja adalah penerapan pendekatan 

kultural dalam dakwah Islam. Pendekatan kultural ini dilatari oleh prinsip bahwa Islam 

adalah agama yang fitri yang bersifat menyempurnakan segala kebaikan yang dimiliki 

manusia. Paham keagamaan yang dianut bersifat menyempurnakan nilai-nilai yang baik 

dan tidak bertujuan menghapus nilai-nilai tersebut. Prinsip dasar inilah yang selanjutnya 

melahirkan sikap kemasyarakatan yang mengandung nilai-nilai Ahlus Sunnah wal 

Jamaah. Prinsip tersebut ada empat, yakni tawasuth, ta’adul, tawazun dan tasamuh. 

Sementara itu, eksistensi pesantren didukung oleh empat pilar utama yakni 

Santri, Kyai, materi pelajaran dan masjid. Keempat pilar tersebut dimiliki oleh Pondok 

Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur. Dengan demikian, 

untuk mengetahui bagaimana Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul 

Falah KPBR IV Berbaur mengamalkan sekaligus menjalankan prinsip Aswaja dapat diihat 

dengan cara mengamati empat pilar utama pesantren yaitu Santri, Kyai, materi 

pelajaran dan masjidnya. 

Pertama, santri sebagai subyek pengkaderan amalan Aswaja, sekaligus bibit 

penggerak amalan Ahlus Sunnah wal Jamaah. Pembibitan ini sudah dimulai sejak proses 

penerimaan santri/peserta didik baru. Melalui tes tulis dan wawancara dilakukan 

penjaringan untuk menentukan dan memastikan hanya Santri yang berasal dari keluarga 

berpaham Ahlus Sunnah wal Jamaah saja yang diterima di Pondok Pesantren PDF 

Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur ini. Hal ini dilakukan dengan tujuan 

untuk melindungi para santri dari paparan paham radikalisme atau lainnya yang 

berseberangan dengan paham Ahlus Sunnah wal Jamaah. Selanjutnya, santri dikenalkan 

dengan ajaran nilai-nilai Aswaja sejak masuk pesantren. Pengenalan nilai-nilai Aswaja ini 

diperoleh santri melalui proses pembelajaran baik pembelajaran di kelas maupun 

pengajian yang langsung diampu oleh Kyai/Pengasuh. Selain itu, santri juga 

mendapatkan pemahaman nilai Aswaja melalui praktik/pembiasaan dalam kehidupan 

sehari-hari. Pengawasan Pembina asrama selama santri tinggal di pesantren juga 

menjadi langkah preventif menjaga santri agar tidak bersinggungan dengan ajaran/nilai 

yang bertentangan dengan nilai Aswaja. 

Kedua, Kyai sebagai pemimpin komunitas sekaligus pengendali seluruh aktivitas 

kepesantrenan. Ia juga merupakan guru utama bagi semua santrinya. Secara tegas, 

Kyai/pengasuh Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV 

Berbaur menyatakan bahwa pesantren ini berprinsip Ahlus Sunnah wal Jamaah dan 

menentang paham radikal yang akhir-akhir ini mengancam bangsa. Prinsip tegas ini juga 

selalu dipegang oleh pengasuh dalam segala sikap dan tindakan. Pada kesempatan 

bertatap langsung dengan para santri pada pengajian pagi di tiap harinya, Pengasuh 

selalu menyisipkan pengajaran nilai-nilai Aswaja serta membuka wawasan santri dengan 

2450



 
 

pemikiran moderat. Tidak hanya kyai, bahkan Ibu Nyai yang khusus memegang program 

tahfidz, juga dalam kesempatannya bertemu dengan santri baik dalam kegiatan 

pembelajaran maupun keseharian selalu menyisipkan serta memberikan teladan nilai-

nilai Aswaja. Hubungan yang sangat erat antara Kyai, Ibu Nyai dan para santri dapat 

diamati oleh peneliti. Hal itu sangat jelas terlihat dalam berbagai kegiatan yang 

dilakukan di dalam pesantren maupun di luar pesantren. Hal ini juga menjadi langkah 

pengawasan terhadap santri agar tetap pada jalur yang sesuai sebagaimana yang 

diajarkan di pesantren. Dengan kata lain, selama santri menempuh pendidikan di 

pesantren ini, pengawasan dan dampingan pengasuh dilaksanakan secara optimal, 

sehingga santri dipastikan terjaga dari pengaruh luar yang bertentangan dengan prinsip 

pesantren. 

Ketiga, materi pelajaran, yaitu kurikulum yang dipegangi dari masa ke masa. 

Pendidikan model PDF di pesantren ini menunjukkan eksistensi pesantren sebagai 

lembaga pendidikan Islam berbasis pesantren yang mengajarkan prinsip Ahlus Sunnah 

wal Jamaah. Hal ini dapat dilihat dari berbagai mata pelajaran yang diajarkan beserta 

sumbernya serta latar belakang pengajarnya. Mata pelajaran keagamaan yang porsinya 

75% dibanding mata pelajaran umum juga mengindikasikan bahwa pengajaran materi 

agama sangat luas diberikan kepada santrinya. Sumber belajarnya mayoritas adalah 

kitab kuning berpaham Aswaja, utamanya pada mata pelajaran ilmu kalam dengan 

sumber ajar Al-Iqtishad fi al-I’tiqadini diajarkan dari jenjang pertama. Karenanya dapat 

dipahami bahwa mata pelajaran yang berpangkal pada prinsip Aswaja menjadi 

“makanan sehari-hari” santri di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul 

Falah KPBR IV Berbaur, sehingga ini diharapkan mampu membentengi santri dari paham 

radikal. 

Keempat, Masjid. Fungsi masjid di samping sebagai rumah ibadah, adalah untuk 

praktek pengamalan keagamaan mereka, dan tidak jarang digunakan untuk belajar dan 

latihan ketampilan. Keberadaan masjid di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab 

Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur menjadi tempat sentral ibadah utama di samping aula. 

Manajemen penyelenggaraan kegiatan keagamaan di masjid Pondok Pesantren PDF 

Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur berasaskan faham Ahlus Sunnah 

wal Jamaah dan jelas tidak memberikan ruang untuk kegiatan yang berseberangan 

dengan prinsip Aswaja. Tentunya, masjid ini menjadi sarana penangkal menyebarnya 

paham radikal yang pada umumnya bermula dari kajian-kajian di masjid. Dengan 

komitmen yang tinggi, para pengasuh Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab 

Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur senantiasa menjaga masjid untuk tidak menjadi ruang 

penyebaran paham radikal.    

Berdasarkan berbagai kegiatan penelitian mulai dari observasi, wawancara 

hingga dokumentasi yang dikaji, peneliti dapat memperoleh hasil bahwa upaya 

meneguhkan nilai Aswaja dalam bingkai pendidikan Islam anti radikalisme di Pondok 

2451



 
 

Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur berjalan dengan 

baik dan optimal. Implementasi pendidikan Islam anti radikalisme di sini selain melalui 

internalisasi nilai Aswaja pada empat pilar di atas juga tampak pada sikap dan perilaku 

yang ditunjukkan oleh para subjek penelitian. Peneliti juga dapat menarik garis merah 

bahwa dasar keagamaan dan kemasyarakatan berdasar pada prinsip Aswaja yang 

diajarkan di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur 

ini pada akhirnya membentuk perilaku baik pada perorangan maupun organisasi. 

Diantaranya adalah: 

a. Menjunjung tinggi nilai-nilai maupun norma-norma ajaran Islam 

b. Mendahulukan kepentingan bersama daripada kepentingan pribadi 

c. Menjunjung tinggi sifat keikhlasan dan berkhidmat serta berjuang 

d. Menjunjung tinggi persaudaraan (ukhuwwah), persatuan (al-ittihad) serta kasih 

mengasihi 

e. Meluhurkan kemuliaan moral (al-akhlaq al-karimah), dan menjunjung tinggi 

kejujuran (al-shidq) dan berfikir, bersikap serta bertindak 

f. Menjunjung tinggi kesetiaan (loyalitas) pada bangsa dan negara 

g. Menjunjung tinggi nilai amal, kerja, prestasi sebagai bagian dari ibadah kepada Allah 

SWT 

h. Menjunjung tinggi ilmu pengetahuan dan ahli-ahlinya 

i. Selalu siap menyesuaikan diri dengan setiap perubahan yang membawa 

kemaslahatan bagi manusia 

j. Menjunjung tinggi kepeloporan dalam usaha mendorong, memacu, dan 

mempercepat perkembangan masyarakatnya 

k. Menjunjung tinggi kebersamaan di tengah kehidupan berbangsa dan bernegara 

 
Selanjutnya dalam kaitan dengan pendidikan Islam anti radikalisme, setidaknya 

Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur telah 

melakukan pencegahan dengan menanamkan nilai-nilai anti radikalisme. Tindakan 

preventif dimulai dari penerimaan peserta didik dan dewan pengajar. Pondok Pesantren 

PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur melakukan rekrutmen dewan 

pengajar yang memiliki pemahaman moderat dan memiliki latar belakang ideologi Ahlus 

Sunnah wal Jamaah. Peserta didik yang diterima juga hanya yang memiliki latar belakang 

diri dan keluarga berpaham Ahlus Sunnah wal Jamaah. Di dalam pesantren, peserta didik 

tidak diperkenankan memakai handphone dan tidak memiliki akses internet. Dengan 

demikian para santri akan terlindungi dari pergaulan dan akses informasi yang 

mengarah pada munculnya radikalisme.  

Adapun beberapa strategi yang dilakukan dalam rangka mengimplementasikan 

pendidikan Islam anti radikalisme di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab 

Manba’ul Falah KPBR IV Berbauradalah sebagai berikut: 

2452



 
 

a. Strategi Modelling (keteladanan) dari para pengasuh 

Strategi keteladanan merupakan suatu jalan yang dilakukan oleh seseorang 

dalam melaksanakan proses pembelajaran melalui perbuatan atau tingkah laku 

yang patut ditiru. Strategi modelling ini efektif untuk menginternalisasikan nilai-nilai 

moral pada sikap dan perilaku. Keteladanan internal dilakukan dengan memberikan 

contoh dalam proses pembelajaran dan program-program yang dilaksanakan di 

pesantren, misalnya kegiatan tadarus (membaca al-Qur’an), tahfidz (menghafal al-

Qur’an), shalat lima waktu berjamaah, pembiasaan shalat sunnah, zikir bersama, 

simtudz dhuror, tahlilan, dan lainnya. Keteladanan eksternal dilakukan dengan 

pemberian contoh yang baik dari para tokoh yang dapat diteladani. Terkait hal ini, 

di hampir seluruh dinding pesantren terpasang foto ulama yang berpaham Ahlus 

Sunnah wal Jamaah. Ini dimaksudkan agar para santri dapat mengenal ulama 

panutan lebih dekat, baik secara historis maupun akademis. 

Keteladanan, dalam dunia pesantren diartikan sebagai tasyabbuh, proses 

identifikasi diri pada seseorang tokoh (Mas’ud, 2007: xix). Kyai/pengasuh menjadi 

pusat keteladanan. Kharisma seorang Kyai sangat disegani dan dihormati baik oleh 

dewan pengajar maupun santrinya. Karenanya, peran dan pengaruh Kyai sangat 

besar dalam pendidikan serta pembentukan sikap dan karakter santri. Keberhasilan 

kepemimpinan Kyai membentuk karakter santri juga ditentukan oleh kharisma Kyai 

yang mampu menjadi uswah hasanah bagi para santrinya. 

Di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV 

Berbaur, pengasuh (Kyai dan Ibu Nyai) sangat dihormati dan diteladani oleh para 

santri. Keteladanan dalam menunjukkan sikap dan perilaku moderat juga tercermin 

dalam tiap ajaran dan tingkah laku sehari-hari, terutama dalam menyikapi problema 

kehidupan masyarakat, baik bidang politik, budaya, sosial dan perlakuan pada santri 

di pesantren. 

Keteladanan Kyai dalam konteks pendidikan Islam anti radikalisme, 

menururt Mushokhikhah, sangat ditunjukkan dalam sikap dan kebijaksanaan yang 

diterapkan di pesantren. Penentuan seragam madrasah yang pada awalnya santri 

putra memakai gamis, namun diubah menjadi kemeja biasa dan sarung / celana 

setelah maraknya gerakan radikalisme Islam. Panggilan “Ustadz” dan “Ustadza” 

juga diganti menjadi Bapak dan Ibu Guru untuk menyebut dewan pengajar. Ini 

diberlakukan sejak tahun ajaran 2020, sebagai langkah menghindari stereotip 

negatif pada panggilan “Ustadz” yang akhir-akhir ini banyak digunakan oleh 

kelompok yang diduga radikal. 

KH. M. Al Fardani sebagai pengasuh selalu berupaya memupuk rasa cinta 

pada Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) dan menjunjung semangat 

Pancasila dan Bhineka Tunggal Ika. Selain itu juga mengajarkan bahwa Pancasila 

dan Bhineka Tunggal Ika adalah sejalan dengan Islam, utamanya prinsip Ahlus 

2453



 
 

Sunnah wal Jamaah. Keteguhannya dalam memegang prinsip moderat ini selalu 

didasari oleh landasan berpikir yang logis dengan tidak meninggalkan nilai-nilai 

kekinian. Sikap demikian ini yang kemudian ditiru oleh dewan pengajar dan para 

santrinya. 

Adanya figur pengasuh yang merupakan sosok teladan yang disegani dan 

dihormati baik oleh santri maupun dewan pengajarnya ini sesuai dengan pendapat 

Ziemek bahwa kepemimpinan Kyai dapat digambarkan sebagai figur yang kuat 

kecakapan dan pancaran kepribadiannya sebagai pemimpin pesantren. Hal 

tersebut menentukan kedudukan dan caliber suatu pesantren (Ziemek, 1986, 138). 

b. Melalui penanaman nilai-nilai Aswaja 

Aqil Siroj menegaskan bahwa moderatisme dalam Islam dapat dilakukan 

melalui penanaman nilai-nilai Aswaja, yakni tawasuth, ta’adul, tawazun dan tasamuh  

yang pada akhirnya dapat membendung paham radikal. Penanaman nilai Aswaja ini 

di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur 

diimplementasikan dalam kurikulum kitab-kitab salaf (kitab kuning). Ketiga 

substansi ajaran Islam, yakni akidah, syariah dan akhlak, diajarkan di Pondok 

Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur dengan 

menggunakan sumber belajar dari kitab-kitab karangan ulama terdahulu (salaf) 

yang berpaham Ahlus Sunnah wal Jamaah.  

Pengajaran bidang akidah dan ilmu kalam, di Pondok Pesantren PDF Walindo 

Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur menggunakan kitab Hasyah al-

DasuqidanAl-Iqtishad fi al-I’tiqad sebagai sumber ajarnya. Bidang fikih menggunakan 

Fath al-Mu’in, Tashil al-Thuruqatdan Ghayatul Wushul.  Bidang akhlak tasawuf 

menggunakan Mauidhah al-Mu’minin. Berbagai sumber belajar tersebut saling 

melengkapi satu sama lain untuk memahami tauhid secara benar, memahami 

hukum Islam berdasarkan pemahaman ulama salaf sekaligus menanamkan akhlakul 

karimah (akhlak mulia) sebagai ciri khas pesantren. Implementasi dari berbagai ilmu 

yang dipelajari langsung dipraktekkan di lingkungan pesantren dalam pantauan 

para pengasuh dan dewan pengajar.  

Mengkaji kitab kuning (turats) juga sebagai upaya belajar memahami 

keberagaman (pluralitas) pendapat terhadap suatu persoalan. Santri akan terbiasa 

melihat perbedaan pendapat, karena dalam kitab kuning dijabarkan berbagai 

pendapat ulama baik dalam satu mazhab maupun lintas mazhab. Hal ini menjadi 

sarana jitu untuk membentuk cara pandang dan pola pikir santri dalam memandang 

realita kehidupan agar dapat menerapkan sikap inklusif dan moderat. 

Penanaman nilai-nilai Aswaja melalui pengajaran kitab-kitab karangan ulama 

salaf berpaham Ahlus Sunnah wal Jamaah ini merupakan upaya optimal yang 

dilakukan pesantren untuk memberikan layanan pendidikan terhadap para 

santrinya serta melindungi mereka dari paparan paham radikalisme. Berdasar pada 

2454



 
 

asumsi ini, diharapkan para santri memiliki pemahaman yang luas, bersikap dan 

berperilaku dengan mengacu pada ilmu yang mendalam sehingga mereka terbuka 

pemikirannya serta bersikap inklusif dalam menghadapi persoalan-persoalan 

kehidupan.  

c. Melalui pendidikan kewarganegaraan 

Pendidikan kewarganegaraan sangat penting diajarkan pada generasi muda 

bangsa sebagai pendidikan karakter bangsa. Pendidikan kewarganegaraan tidak 

bisa terpisah dari realitas bangsa Indonesia yang masih awam tentang demokrasi. 

Pendidikan kewarganegaraan ini fokus kajiannya untuk mendidik generasi muda 

agar menjadi warga Negara Indonesia yang kritis, aktif, demokratis dan beradab. 

Diharapkan para peserta didik akan sadar terhadap hak dan kewajibannya dalam 

kehidupan bermasyarakat dan bernegara serta mereka siap menjadi bagian dari 

masyarakat global. 

Pendidikan kewarganegaraan di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab 

Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur menjadi salah satu mata pelajaran umum yang 

diajarkan pada para peserta didik. Sumber belajar yang digunakan adalah buku teks 

yang diterbitkan oleh pemerintah. Prosentasi kurikulum umum sebesar 25% 

dibanding dengan kurikulum keagamaan di pesantren ini menyiratkan makna 

bahwa Pesantren memandang Pendidikan Kewarganegaraan menjadi materi yang 

sangat penting untuk diterima oleh peserta didik, sama halnya IPA, Matematika, 

Bahasa Indonesia dan Seni Budaya. Materi-materi yang diajarkan adalah tentang 

norma-norma yang berlaku di masyarakat, konstitusi Negara, penghargaan 

terhadap perbedaan pendapat, demokrasi dan juga materi bela Negara. Materi 

tersebut tentunya sangat penting untuk membentuk karakter peserta didik agar 

menjadi pribadi moderat, berjiwa nasionalisme serta menjiwai nilai-nilai Pancasila 

dan Bhineka Tunggal Ika. 

d. Melalui Pembiasaan Tradisi Aswaja 

Selain internalisasi nilai-nilai Ahlus Sunnah wal Jamaah dalam proses 

pembelajran, di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR 

IV ini juga mengaktualisasikan nilai-nilai Aswaja dalam kehidupan sehari-hari melalui 

pembiasaan tradisi pesantren yang sudah dilakukan secara turun temurun. Di 

antara tradisi yang dilakukan di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab 

Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur adalah pembacaan tahlil, istighasah, pembacaan 

maulid Nabi (Simtudhdhuror), ziarah kubur dan peringatan hari besar Islam.  

Pembiasaan tradisi tersebut merupakan bentuk aktualisasi ajaran Aswaja 

warisan Walisongo. Pesantren yang melestarikan tradisi Aswaja ini telah 

menunjukkan perannya dalam mengajarkan nilai-nilai ajaran Islam melalui budaya 

sebagaimana yang telah dilakukan para Walisongo. Metode seperti ini didasarkan 

pada kaidah ushul fikih: 

2455



 
 

 الَمحافَظَةُ عَلَى الْقَدِيِْْ الصَّالِحِ وَالأخذ بالجدَِيْدِ الأصلح

”melestarikan kebaikan yang lama dan mengambil inovasi yang baru” 
 
Berdasarkan pembiasaan tradisi-tradisi tersebut agaknya Pondok Pesantren 

PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur ingin menyiapkan para 

santrinya untuk siap terjun di masyarakat serta memiliki pandangan yang terbuka 

terhadap tradisi-tradisi yang berkembang di masyarakat. 

Pendidikan Islam anti radikalisme semestinya menjadi topik tersendiri yang 

dimasukkan dalam bidang kajian dalam lembaga pendidikan di Indonesia, utamanya 

lembaga pendidikan Islam. Generasi muda bangsa harus benar-benar memperoleh 

landasan berfikir yang kuat agar tidak mudah terpapar paham radikal. Berdasarkan 

hasil penelitian penulis, dapat diperoleh informasi bahwa implementasi pendidikan 

Islam dengan beberapa strategi di atas, nyatanya mampu membentengi para 

santri/peserta didik dari paparan radikalisme. Meski begitu, penelitian ini memiliki 

keterbatasan yakni sebatas melihat implementasi pendidikan Islam anti radikalisme 

hanya pada satu lokus penelitian saja. Kiranya perlu suatu penelitian lanjutan 

mengenai implementasi pendidikan Islam anti radikalisme pada beberapa lokus 

penelitian di wilayah berbeda.   

 
SIMPULAN 

Berdasarkan pada berbagai penjelasan pada bagian terdahulu dapat disimpulkan 

beberapa hal sebagaimana permasalahan yang menjadi fokus penelitian ini. Pada 

dasarnya Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur 

Kabupaten Pekalongan secara tegas menolak radikalisme Islam karena bertentangan 

dengan prinsip Ahlus Sunnah wal Jamaah (Aswaja) yang selama ini dipegang teguh. Sejak 

awal berdirinya Pesantren ini berupaya membangun tradisi melalui pendidikan dan 

pembudayaan bergerak bersama paham Aswaja dan terus bertahan dari masa ke masa. 

Karenanya, dalam program pendidikan yang diselenggarakan, selalu berlandaskan pada 

paham Ahlus Sunnah wal Jamaah.   

Prinsip Ahlus Sunnah wal Jamaah diyakini dapat dijadikan sebagai nilai-nilai anti 

radikalisme yang dapat diinternalisasikan dalam setiap proses pendidikan. Inilah 

langkah preventif untuk melindungi para santri/peserta didik dari paham radikal yang 

kini kian masif penyebarannya. Prinsip dasar Aswaja tersebut ada empat, yakni 

tawasuth, ta’adul, tawazun dan tasamuh. Prinsip dasar keagamaan dan kemasyarakatan 

ini diajarkan di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV 

Berbaur dan pada akhirnya membentuk perilaku baik pada perorangan maupun 

organisasi. Tindakan preventif lainnya adalah dengan cara menerima peserta didik dan 

dewan pengajar yang memiliki pemahaman moderat dan memiliki latar belakang 

2456



 
 

ideologi Ahlus Sunnah wal Jamaah. Para santri juga terlindungi dari pergaulan dan akses 

informasi yang mengarah pada munculnya radikalisme. 

Adapun implementasi pendidikan Islam anti radikalisme di Pondok Pesantren 

PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur melalui beberapa strategi, 

yaitu strategi Modelling (keteladanan) para pengasuh, penanaman nilai-nilai Aswaja, 

pendidikan kewarganegaraan, serta melalui Pembiasaan Tradisi Aswaja. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Adisusilo, S. (2012). Pembelajaran Nilai-Nilai Karakter: Konstruktivisme dan VCT Sebagai 

Inovasi Pendekatan Pembelajaran Afektif. 
Alhairi, A. (2017). "Pendidikan Anti Radikalisme: Ikhtiar Memangkas Gerakan Radikal". 

Tarbawi : Jurnal Pendidikan Islam, 14(2). 
https://doi.org/10.34001/tarbawi.v14i2.617  

Khasanah, U. (2019). "Strategi Dakwah melalui Pendidikan Islam Anti Radikalisme". 
Prosiding 1st ICRCS (International Conference on Religion, Culture, and Spirituality 
for Moslem Society) “Reconciling Clash between Islamic Radicalism and 
Moderateness to Tackle Future Terrorism, 173–191. 

Makruf, D. (2007). Radikalisme Islam di Indonesia: Fenomena Sesaat? Agama Dan 
Radikalisme Di Indonesia. Jakarta: Penerbit NUQTAH. 

Mubarak, M. Z. (2008). Genealogi Islam radikal di Indonesia: Gerakan, Pemikiran, dan 
Prospek Demokrasi (Cet. 1). LP3ES. 

Mulyana, R. (2004). Mengartikulasikan Pendidikan Nilai. Alfabeta. 
https://books.google.co.id/books?id=JHLmNAAACAAJ  

Nashir, H. (2013). Islam Syariat: Reproduksi Salafiyah Ideologis di Indonesia (Cetakan I). 
Maarif Institute ; Mizan. 

Quṭb, S. (2000). Tafsir fi zhilalil Qur’an: Dibawah naungan Al-Quran. Gema Insani Press. 
Rahmat, M. I. (2005). Arus baru Islam radikal: Transmisi revivalisme Islam Timur Tengah 

ke Indonesia. Erlangga. 
Zada, K. (2002). Islam radikal: Pergulatan Ormas-ormas Islam Garis Keras di Indonesia. 

Teraju. https://books.google.co.id/books?id=ByTYAAAAMAAJ 
 
 
 
 
 
 

2457


