e-ISSN: 2986-3295

MENEGUHKAN NILAI ASWAJA DALAM BINGKAI PENDIDIKAN ISLAM
ANTI RADIKALISME

Uswatun Khasanah
Universitas Islam Negeri K.H.Abdurrahman Wahid Pekalongan, Pekalongan, Indonesia
uswatun.khasanah@uingusdur.ac.id

Abstract
This study aims to reveal how to confirm the value of Aswaja in Islamic education as
an effort to prevent radicalism at Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab
Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur Kabupaten Pekalongan. This qualitative research
used purposive sampling technique in determining the informants, namely
caregivers and teachers. The data were analyzed with qualitative descriptive
techniques including data collection, reduction and presentation. The studyshowed
that in principle PP.PDF Walindo rejects Islamic radicalism because it is contrary to
the Aswaja principle. The Aswaja principles, namely tawasuth, ta'adul, tawazun
and tasamuh, are believed to be used as anti-radicalism values that can be
internalized in the educational process so that they can protect students from
Islamic radicalism which is now increasingly spreading massively. The preventive
actions taken include accepting students and teachers who have a moderate
understanding and have an Aswaja ideological background. Anti-radicalism Islamic
education is implemented through a modeling strategy, planting Aswaja values,
civic education, and habituation of the Aswaija tradition.
Keywords: Aswaja; Radicalism; Education

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui bagaimana meneguhkan nilai Aswaja
pada pendidikan Islam sebagai upaya pencegahan radikalisme di Pondok Pesantren
PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur Kabupaten Pekalongan.
Jenis penelitian ini adalah kualitatif dengan menggunakan purposive sampling
dalam menentukan informan yaitu pengasuh dan pengajar di Pondok Pesantren.
Data dianalisis dengan teknik deskriptif kualitatif meliputi pengumpulan, reduksi
dan penyajian data. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pada prinsipnya PP.PDF
Walindo menolak radikalisme Islam karena bertentangan dengan prinsip Aswaja.
Prinsip Aswaja yakni tawasuth, ta’adul, tawazun dan tasamuh diyakini dapat
dijadikan sebagai nilai-nilai anti radikalisme yang dapat diinternalisasikan dalam
proses pendidikan sehingga dapat melindungi para santri dari radikalisme Islam
yang kini kian masif penyebarannya. Tindakan preventif yang dilakukan
diantaranya menerima peserta didik dan dewan pengajar yang memiliki
pemahaman moderat dan berlatar belakang ideologi Aswaja. Pendidikan Islam anti
radikalisme diimplementasi melalui strategi Modelling (keteladanan), penanaman
nilai Aswaja, pendidikan kewarganegaraan, serta pembiasaan tradisi Aswaja.

2438


mailto:uswatun.khasanah@uingusdur.ac.id

Kata kunci: Aswaja; Pendidikan; Radikalisme.

PENDAHULUAN

Radikalisme masih menjadi topik perbincangan di berbagai lini masyarakat.
Radikalisme bermakna paham radikal di politik; sesuatu yang menginginkan terjadinya
perubahan sosial dan politik yang menggunakan cara kekerasan dan menginginkan
perubahan secara drastis. Istilah radikal sering disandingkan dengan agama. Karenanya,
radikalisme agama bermakna sebuah paham yang menginginkan terjadinya perubahan
agama secara ekstrem dan menggunakan kekerasan. Misalnya tindakan melarang
dilakukannya kegiatan ibadah, menyebarkan ujaran kebencian, tindak kekerasan
berlatar belakang motif agama, tindakan merusak tempat ibadah dan sebagainya.
Fenomena tersebut semakin mengakar seiring semakin terbukanya arus informasi dunia
serta pola penjaringan massa yang semakin massif. Radikalisme di Indonesia menyebar
secara sporadis ke berbagai daerah dan lapisan masyarakat. Tidak ada satu institusi
maupun kelompok di Indonesia yang dianggap kebal terhadap radikalisme. BNPT
(Badan Nasional Penanggulangan Terorisme) merumuskan radikalisme terkait empat
hal, yakni anti Pancasila, anti NKRI (Negara Kesatuan Republik Indonesia), anti
Kebhinekaan dan menganut paham takfiri (mengkafirkan orang lain yang tidak
seagama). Upaya pencegahan penyebaran paham ini tidak dapat dilakukan secara
sendiri-sendiri, namun perlu adanya sinergitas antara pemerintah, masyarakat, lembaga
pendidikan serta keluarga.

Gerbang utama penangkal bahaya radikalisme adalah pendidikan, utamanya
pendidikan Islam. Pada dasarnya pendidikan nasional dan pendidikan Islam memiliki
tujuan yang sama yaitu menciptakan pribadi yang berkarakter dan berkualitas. UU No.
20 Tahun 2003 pasal 1 ayat 2 menyebutkan bahwa pendidikan nasional berdasarkan
pada Pancasila dan Undang-undang Dasar Negara Rl Tahun 1945 yang berakar pada nilai-
nilai agama, kebudayaan nasional Indonesia dan tanggap terhadap tuntutan perubahan
zaman. Sementara pendidikan Islam mendasarkan kegiatannya pada penanaman nilai-
nilai ajaran Islam yang bersumber pada al-Qur’an dan Hadis. Keutuhan pemahaman
tentang ajaran Islam yang moderat akan terbangun melalui pendidikan Islam yang
mempertahankan dan menjaga keberagaman Indonesia. Jika dikaitkan dengan
fenomena radikalisme yang sangat berkaitan dengan pelanggaran nilai moral dan
kemanusiaan, maka Pendidikan Islam anti radikalisme merupakan langkah preventif
yang efektif untuk membentuk karakter islami agar tidak melakukan tindakan-tindakan
radikal. Upaya pencegahan penyebaran paham radikal ini harus dilakukan di semua
tingkat pendidikan, mulai dari SD, SMP, SMA, sampai pada perguruan tinggi.

Kementerian Agama belakangan ini membuka ruang baru serta pilihan kepada
masyarakat dalam penyelenggaraan pendidikan Islam yakni melalui Pendidikan Diniyah

2439



Formal (PDF). PDF merupakan salah satu entitas kelembagaan pendidikan Islam yang
bersifat formal untuk menghasilkan lulusan mutafaqqih fiddin (ahli ilmu agama Islam)
yang menjawab atas langkanya kader ulama. PDF ini diselenggarakan oleh Pesantren
secara terstruktur dan berjenjang pada jalur pendidikan formal. Sebagaimana
diberitakan dalam kanal berita online antaranews.com bahwa peluncuran PDF
merupakan bagian dari tantangan Kemenag memainkan peran strategis untuk
membentuk masyarakat yang semakin religius dan toleran. Perbedaan mendasar PDF
jika dibandingkan dengan pesantren pada umumnya adalah pada penyisipan materi
pelajaran umum di dalam kurikulum PDF. Pada Ponpes berbasis PDF, mata pelajaran
umum sebanyak 25% dan sisanya 75% digunakan untuk pelajaran agama Islam. Dengan
demikian, pendidikan Islam melalui PDF dapat diharapkan sebagai destinasi pendidikan
Islam masa kini. Pemahaman terhadap agama Islam rahmatan lil alamin dapat dipelajari
oleh peserta didik secara lebih luas karena pengajaran ilmu-ilmu keislaman yang
bersumber pada kitab kuning (turats) mendapatkan porsi lebih banyak dibandingkan
mata pelajaran umum. Pemahaman Islam rahmatan lil alamin yang dimaksud adalah
bahwa Islam senantiasa menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan, menghargai hak-hak
asasi manusia, menghormati ragam budaya dan kultur masyarakat, mendambakan
kedamaian, keadilan, toleransi dan sikap keseimbangan (tawazun). Nilai-nilai itulah yang
biasa dikenal dengan nilai Aswaja (Ahlus Sunnah wal Jamaah) dan diyakini oleh beberapa
kalangan dapat membendung paham radikalisme.

Elaborasi di atas yang kemudian melatari penulis untuk mengkaji lebih dalam
tentang bagaimana meneguhkan nilai Aswaja dalam model pendidikan Islam anti
radikalisme sekaligus penerapannya pada lembaga PDF (Pendidikan Diniyah Formal).
Penelitian ini difokuskan pada Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul
Falah KPBR IV Berbaur Kabupaten Pekalongan. Pertimbangan yang mendasarinya
adalah bahwa Ponpes PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur
merupakan satu-satunya pondok pesantren di Pekalongan yang menyelenggarakan
Pendidikan Diniyah Formal sekaligus memiliki komitmen yang kuat dalam membentengi
para santrinya dari pengaruh paham radikal.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan dengan pendekatan deskriptif
kualitatif yang bertujuan mendeskripsikan tentang bagaimana meneguhkan nilai Aswaja
dalam bingkai pendidikan Islam anti radikalisme di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti
Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur Kabupaten Pekalongan. Tujuan penelitian ini
adalah untuk mengetahui bagaimana meneguhkan nilai Aswaja pada pendidikan Islam
sebagai upaya pencegahan radikalisme di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab
Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur Kabupaten Pekalongan. Data primer berupa informasi
yang diperoleh dari kegiatan wawancara dan observasi mengenai segala hal tentang

2440



proses pendidikan, kegiatan, kurikulum, serta output yang diinginkan dari proses
pendidikan di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV
Berbaur Kabupaten Pekalongan. Data skunder berupa sumber tertulis dan dokumen
resmi yang relevan, misalnya sejarah Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab
Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur Kabupaten Pekalongan, kurikulum dan dokumen
pengajaran lainnya. Adapun teknik analisis data setelah sampel dan data terkumpul
adalah sebagai berikut: (1) reduksi data yaitu membuang berbagai hal-hal yang tidak
diperlukan dan fokus pada hal yang penting; (2) paparan data, yaitu memaparkan data
yang disajikan berdasarkan sub bagian tertentu; dan (3) penarikan kesimpulan dari hasil
temuan baru yang sebelumnya belum pernah ada.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pendidikan Islam Anti Radikalisme

Radikalime dalam agama ibarat pisau bermata dua, disatu sisi, makna positif
radikalisme adalah spirit menuju perubahan ke arah lebih baik yang lazim disebut ishlah
(perbaikan) atau tajdid (pembaharuan). Dengan begitu radikalisme bukan sinonim
ekstrimitas atau kekerasan, ia akan sangat bermakna apabila dijalankan melalui
pemahaman agama yang menyeluruh dan diaplikasikan untuk ranah pribadi. Namun
disisi lain, radikalisme akan menjadi berbahaya jika sampai pada tataran ghuluw
(melampaui batas) dan ifrat (keterlauan) ketika dipaksakan kepada agama lain. Dengan
demikian radikalisme merupakan sikap/gerakan yang jauh dari tengah-tengah. la
merupakan ekstrimitas yang kerap memunculkan friksi kekerasan. la memiliki karakter
tidak toleran dan tidak mau menghargai pendapat atau keyakinan orang lain, sikap
fanatik, eksklusif dan revolusioner yang cenderung menggunakan kekerasan untuk
mencapai tujuan.

Fenomena radikalisme dalam Islam muncul sebagai akibat dari krisis identitas
yang berujung pada reaksi dan resistensi terhadap Barat yang melebarkan kolonialisme
ke dunia Islam, terutama di Timur Tengah pada abad 20. Terpecahnya dunia Islam ke
dalam berbagai Negara bangsa, dan proyek modernisasi yang dicanangkan oleh
pemerintahan sekuler, mengakibatkan umat Islam merasakan terkikisnya ikatan agama
dan moral yang selama ini mereka pegang teguh. Hal ini menyebabkan munculnya
gerakan radikal dalam Islam yang menyerukan kembali pada ajaran Islam yang murni
sebagai sebuah penyelesaian dalam menghadapi kekalutan hidup (Abdullah, 2016: 3).
Bahkan tidak hanya sampai disitu, gerakan ini melakukan perlawanan terhadap rezim
yang dianggap sekuler dan menyimpang dari ajaran agama yang murni. Gerakan ini
mengkritik bahkan melakukan perlawanan terhadap kesalahan para elit politik ketika
memilih ideologi sekuler semacam sosialisme, nasionalisme dan demokrasi karena
dianggap sebagai biang kemunduran, kemiskinan dan keterbelakangan. Krisis yang
berlarut-larut dan kekecewaan terhadap dominasi sekularisme dalam masyarakat Islam

2441



mendorong dikedepankanya alternatif Islam. Pendukung “Islam sebagai alternatif”
menghendaki perubahan radikal dalam sistem sosial-politik ke arah ketentuan-
ketentuan Islam (Rahmat, 2005,12-13).

Gerakan radikalisme Islam ini biasanya didasarkan pada prinsip-pinsip pokok
tertentu yang menjadi kerangka idiologinya. Menurut Harair Dekmejian dalam Imdadun
Rahmat (Rahmat, 2005), pinsip-prinsip itu adalah: Pertama, Din waal-Daulat yaitu tidak
adanya pemisahan antara agama dannegara. Mereka beranggapan bahwa Islam
(hukum syariah) bersifat inheren. Al-Qur'an memberikan syariah dan negara
menegakkanya. Kedua, fondasi Islam adalah Al-Qur’an, Sunnah Nabi dan tradisi para
sahabat dan harus dipraktekan secara murni. Ketiga, puritanisme dan keadilan sosial.
Umat Islam diperintahkan untuk menjaga nilai-nilai islami dan wajib membentengi diri
dari pengaruh budaya asing terutama dalam menegakan keadilan sosial-ekonomi.
Keempat, kedaulatan dan hukum Allah berdasarkan syariat. Baginya, tujuan umat Islam
adalah menegakan kedaulatan Tuhan di bumi. Hal ini hanya dapat dicapai dengan
menetapkan tatanan Islam, dimana syariah Islam sebagai undang-undang tertinggi.
Kelima, jihad sebagai pilar menuju tatanan Islam (nizham islami). Untuk mewujudkan
tatanan islami diperlukan upaya sungguh-sungguh. Sebab mereka harus
menghancurkan tatanan yang dianggap “jahiliyah” dan menaklukan kekuasaan-
kekuasaan duniawi mereka melalui perang suci. Tujuan jihad adalah menaklukan semua
halangan yang mungkin akan menghambat penyiaran Islam keseluruh dunia, baik
berupa negara, sistem sosial, dan tradisi-tradisi asing dan jihad ini mesti dilakukan secara
komprehensif, termasuk dengan cara kekerasan (Rahmat, 2005, 14-15). Berdasarkan
prinsip-prinsip tersebut, berbagai upaya dilakukan untuk mencapai penerapan syari’at
Islam sebagai konstitusi negara dan berupaya untuk mewujudkan negara Islam (Dawlah
Islamiyah) karena dengan negara Islam (Dawlah Islamiyah) tatanan Islam dapat
diwujudkan secara menyeluruh. Berpijak pada prinsip-prinsip ini kemudian ikut
meramaikan pentas politik dan gerakan keagamaan yang radikal di berbagai negara
mayoritas muslim termasuk di Indonesia.

Pada era reformasi, gerakan Islam radikal semakin tumbuh subur. Runtuhnya
kekuasaan otoriter Orde Baru memunculkan gerakan-gerakan sosial politik dan
keagamaan baru. Begitu “kran” kebebasan terbuka, muncul banyak organisasi sebagai
wadah bagi penyuaraan aspirasi masyarakat. Munculnya gerakan secara massif itu
dimungkinkan karena adanya respons sosial politik yang tertunda (delayed responses)
terhadap sistem politik yang otoriter Orde Baru (Makruf, 2007, 5). Disisi lain, secara
politik, era reformasi ini memberikan ruang demokrasi secara luas dalam panggung
politik di Indonesia sehingga banyak bermunculan partai-partai politik yang mengusung
politik aliran, baik dari kalangan Islam maupun dari golongan lainnya, juga bermunculan
gerakan-gerakan organisasi keagamaan yang membawa misi dan simbol-simbol
keagamaan yang cenderung radikal dan fundamentalis (Nashir, 2013, 281). Di antara

2442



gerakan-gerakan itu adalah Majelis Mujahidin Indonnesia (MMI), Hizbut Tahrir Indonesia
(HTI), Laskar Jihad, Front Pembela Islam (FPI), Jundullah, dan sebagainya yang pada
masa pemerintahan rezim otoriter Orde Baru, sebagaimana dinyatakan Anwar, mustahil
muncul di permukaan pentas politik nasional (Mubarak, 2008, xiii).

Ormas-ormas Islam ini menunjukan sikap keberagamaanya yang eksklusif,
simbolik, literalis, dan radikal. Pandangan Islamnya yang totalistik mengakibatkan cara
beragamanya pun sangat literal dan radikal, bahkan dengan semangat jihadnya
melakukan aktivitas yang tanpa kompromi. FPI misalnya sering menggunakan metode
kekerasan dalam merealisasikan gerakan anti maksiat di Jakarta. FKASW (Forum
Komunikasi Ahlussunnah Waljamaah) atau Laskar Jihad juga menurunkan pasukanya
untuk membantu umat Islam di Ambon secara fisik (Zada, 2002, 77). Gerakan-gerakan
Islam ini, baik yang bergerak langsung di lapangan politik dan menjadi partai politik
maupun menjadi gerakan-gerakan Islam yang bercorak dakwah dan ideologis, memiliki
“nasab” idiologis yang relatif sama dan bahkan hingga batas tertentu mempunyai
pertautan elit dan pahamnya dengan gerakan-gerakan Islam yang mengusung ide
negara Islam atau Islam sebagai dasar negara pada masa silam. Pada era reformasi ini,
gerakan-gerakan yang ditunjukkan dengan karakter kaku sebagaimana ditunjukan
kalangan fundamentalis dan sering menganggap kelompok lain terutama kelompok
mainstream (NU dan Muhammadiyah) sebagai kelompok yang “tidak Islami” (Nashir,
2013, 288-289). Akibatnya adalah mereka sering menganggap sebagian ajaran kalangan
maenstream terutama NU sebagai ajaran yang tidak islami bahkan sering dituduhkan
sebagai bid’ah, khurafat, kafir dan sebagainya. Gerakan-gerakan Islam radikal ini
semakin berkembang subur di tengah sistem demokrasi yang membuka kebebasan
berkumpul, berserikat, berekpresi dan menunjukan aspirasi ditengah-tengah
masyarakat. Gerakan yang ditunjukan adalah cenderung radikal, militan, fundamentalis,
literalis, simbolik dan eksklusif.

Pendidikan Islam tidak mengenal radikalisme, namun sebaliknya yang ada adalah
pendidikan yang damai, tidak menyukai kerusakan, radikal atau kekerasan. Pendidikan
Islam bertujuan mengarahkan dan membimbing pertumbuhan serta perkembangan
fitrah (kemampuan dasar) anak didik melalui ajaran Islam ke arah titik maksimal
pertumbuhan dan perkembangannya (Zada, 2002, 154-155). Memberikan pendidikan
kepada anak, sebagai generasi bangsa, dengan menanamkan sikap dan perilaku anti
radikalisme sejak dini dapat menjadi sebuah upaya preventif terhadap tindakan
radikalisme. Langkah demikian dilakukan untuk memberikan pengarahan pada anak
agar kelak menjadi pribadi toleran, moderat dan mencintai perdamaian.

Pendidikan anti radikalisme yang berlandaskan pada nilai-nilai Islam kemudian
dikenal sebagai pendidikan Islam anti radikalisme. Pendidikan Islam anti radikalisme ini
memiliki beberapa fungsi diantaranya membentuk akhlak mulia, memberantas dan
menghilangkan paham radikalisme serta memangkas ruang geraknya, menumbuhkan

2443



generasi muslim yang santun, toleran, moderat dan mencintai perdamaian.

Menerapkan pendidikan anti radikalisme, setidaknya harus memperhatikan beberapa

hal berikut:

a. Tokoh masyarakat bersifat sebagai motor penggerak kegiatan keagamaan
seyogyanya selektif dalam mengajarkan materi keagamaan.

b. Nilai-nilai multikultural sebaiknya diajarkan untuk menghargai perbedaan yang ada
dalam kehidupan masyarakat.

c. Menjauhi segala konflik antara suku, agama, dan ras. Sebaliknya harus senantiasa
menghidupkan kerukunan, sehingga terwujud masyarakat yang aman, tenteram,
damai, serta jauh dari paparan radikalisme dan terorisme (Alhairi, 2017, 119-120).

Sejalan dengan makin maraknya gerakan radikalisme di Indonesia, pencegahan
melalui pendidikan Islam anti radikalisme merupakan suatu keharusan. Nilai-nilai anti
radikalisme harus diinternalisasikan pada setiap kegiatan pendidikan. Alhairi
merumuskan tiga substansi pendidikan anti radikalisme, yaitu:

a. Konsep jihad modern

Mamaknai jihad secara benar adalah sebuah syarat wajib hidup dalam
keberagaman. Indonesia sebagai negara yang multikultural, jihad harus dipahami
sebagai ishlah (perbaikan) bukan ifsad (kerusakan) atau gital (membunuh), karena
hal itu merupakan kehendak Allah dalam Al-Qur’an surah Al-Maidah ayat 32 sebagai
berikut:

ol e i BB 155 o 88T (s a] 5o I8 G238 als U3 2

SEITEET BESG st 20y Baas SuE0T 755 LG ooyl s

L:‘é

Wi

3 Gl 333 s 15573 g gl e el 3305 e
éjggﬂué’:ﬁl

“Oleh karena itu Kami tetapkan (suatu hukum) bagi Bani Israil, bahwa:
barangsiapa yang membunuh seorang manusia, bukan karena orang itu
(membunuh) orang lain, atau bukan karena membuat kerusakan di muka bumi,
maka seakan-akan dia telah membunuh manusia seluruhnya. Dan barangsiapa
yang memelihara kehidupan seorang manusia, maka seolah- olah dia telah
memelihara kehidupan manusia semuanya. Dan sesungguhnya telah datang
kepada mereka rasul-rasul Kami dengan (membawa) keterangan-keterangan
yang jelas, kemudian banyak diantara mereka sesudah itu sungguh-sungguh
melampaui batas dalam berbuat kerusakan dimuka bumi.” (Q.S. Al-Maidah: 32)

Ayat ini menegaskan bahwa membunuh jiwa seseorang itu merupakan
tindakan yang dilarang dalam agama Islam. Hal ini senada dengan pendapat Sayyid

2444



Quthb yang mengatakan bahwa membunuh seseorang bukan karena gishas atau
para pembuat kerusakan di muka bumi sama seperti membunuh semua manusia.
Karena satu jiwa itu bagaikan semuanya, dan hak hidup itu adalah satu adanya bagi
setiap jiwa. Maka, membunuh seorang manusia seperti pelanggaran hak hidup itu
sendiri (Qutb, 2000). Lebih lanjut, dalam tafsir As-Sa’adi dijelaskan bahwa
membunuh jiwa yang tidak berhak dibunuh maka jelaslah tidak ada perbedaan
antara yang dibunuh dengan yang lainnya, dengan kata lain sama halnya dengan
membunuh seluruh manusia.

Rasulullah dalam hadits yang diriwayatkan Ibnu Abbas berkata,Janganlah
kalian kembali kepada kekafiran (murtad) sepeninggalku, sebagian kalian dengan
yang lainnya saling memenggal leher (membunuh) (H.R. Ibnu Abbas). Dapat
difahami bahwa muslim yang bunuh diri atau membunuh adalah kafir. Selain itu
bunuh diri tersebut sama halnya dengan mendahului ketetapan Allah atas makhluk-
Nya sehingga surga haram baginya (pelaku bunuh diri).

Berpijak dari pendapat mufassir di tas, jelas bahwa membunuh orang yang
tidak bersalah adalah dilarang. Sehingga bisa dipatahkan pemahaman radikalis yang
memaknai teror bom dan bom bunuh diri di wilayah tertentu adalah sebuah
pelanggaran syari’at. Karena di dalamnya banyak terdapat anak-anak, wanita, dan
orang yang tidak bersalah.

b. Konsep multikultural

Indonesia dihuni oleh mayoritas beragama Islam, namun perbedaan-
perbedaan suku, etnis, bahasa, dan bahkan agama masih sering jadi alasan untuk
melakukan teror bom. Ini artinya bahwa sikap tidak menghargai kemajemukan yang
ada di dunia ini melanggar sunnatullah yang dijelaskan Allah dalam surah Alhujarat
ayat13:

JECTPRFe S PUEAPES RS

.Hrn_iedjl”lr&_mldjlmrnia_ﬁ

“Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan
seorang perempudn dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku
supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang
yangpalingmuliadiantarakamudisisiAllahialahorangyangpalingtaqwadi antara
kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal” (Q.S.Al-
Hujarat:13).

T

E-J"'l A-'
Or °

Imam Ibnu Katsir dalam kitab tafsirnya menjelaskan, pengertian bangsa
dalam bahasa Arab adalah syu’bun yang artinya lebih besar dari pada kabilah,

2445



sesudah kabilah terdapat tingkatan-tingkatan lainnya yang lebih kecil fasa-il (puak),
‘asya- ir (bani), ‘ama-ir, afkhad, dan lain sebagainya.

Asbabun nuzul surat Al-Hujarat ayat 13 ini, terdapat dalam suatu riwayat
dikemukakan oleh Ibnu Abi Hatim yang bersumber dari Ibnu Abi Mulaikah, bahwa
ketika fathul Makkah, Bilal bin Rabbah naik ke atas Ka’bah untuk
mengumandangkan azan. Berkatalah beberapa orang, “apakah pantas budak hitam
azan diatas Ka’bah?” Maka berkatalah mereka yang lainnya, “sekiranya Allah
membenci orang ini, pasti Allah akan menggantikannya.”

c. Konsep kasih sayang yang diajarkan Rasulullah (Alhairi, 2017, 116-119)

Sikap menyayangi sesama manusia dapat diimplementasikan dalam bentuk
silaturahim. Hal ini menolak pendapat yang mengatakan Islam adalah agama
perang dan menyebarkan agamanya dengan pedang. Teror dan kekerasan
bukanlah jalan untuk mengajak manusia kepada kebenaran. Akan tetapi dengan
kasih sayang yang dilandasi kebijaksanaan.Jika dilihat dari sejarah, banyak seakali
orang non-muslim yang bersyahadat dikarenakan luluh dengan kelembutan
Rasulullah. Hal inilah yang mestinya diteladani dan implementasikan dalam dunia
pendidikan di era modern saat ini.

Nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah sebagai ajaran anti radikalisme
Ahlussunnah wal Jamaah mengajarkan empat prinsip utama, yaitu sebagai
berikut (Khasanah, 2019, 187-189):
a. Tawasuth (moderat) atau sikap tengah-tengah, sedang-sedang, tidak ekstrim kiri
ataupun ekstrim kanan. Allah SWT berfirman:

wub—'—ﬁ VRN LL:_qu_.gI Soila 3 alhis;
COE QU P [EVENETY WP P DR <
B3 3wzt 12 kg % Jotll 15 oo a s ¥ sl
ol ro-<~—ul ] Az L8 s ijJTL;;_a el 16 ~;?|i R

25 St Lkt

“Dan demikianlah kami jadikan kamu sekalian (umat Islam) umat pertengahan
(adil dan pilihan) agar kamu menjadi saksi (ukuran penilaian) atas (sikap dan
perbuatan) manusia umumnya dan supaya Allah SWT menjadi saksi (ukuran
penilaian) atas (sikap dan perbuatan) kamu sekalian”. (QS al-Baqgarah: 143)
b. Ta’adul (keadilan) atau tegak lurus. Dalam Al-Qur’an Allah SWT berfirman:
2446



asf_.,g"‘"-’ JES PR R I e DU NI ) PR IO N
i

T -
T‘ wTT 5

5lal ’“|j6&bﬂuJﬁ|”|3Jm||jjmmuicrjju"
@ bl by

“Wahai orang-orang yang beriman hendaklah kamu sekalian menjadi orang-orang
yang tegak membela (kebenaran) karena Allah menjadi saksi (pengukur
kebenaran) yang adil. Dan janganlah kebencian kamu pada suatu kaum
menjadikan kamu berlaku tidak adil. Berbuat adillah karena keadilan itu lebih
mendekatkan pada taqwa. Dan bertaqwalah kepada Allah, karena sesungguhnya
Allah Maha Melihat apa yang kamu kerjakan”. (QS al-Maidah: 8)

Sikap tengah yang berintikan pada prinsip hidup yang menjunjung tinggi
keharusan berlaku adil dan lurus di tengah-tengah kehidupan bersama. Sikap dasar
ini menjadi kelompok panutan untuk bersikap dan bertindak lurus dan selalu
bersifat membangun serta menghindari segala bentuk pendekatan yang bersikap
tatharruf (ekstrim).

. Tawazun (keseimbangan) atau seimbang dalam segala hal, terrnasuk dalam
penggunaan dalil ‘aqli (dalil yang bersumber dari akal pikiran rasional) dan dalil naqli
(bersumber dari Al- Qur’an dan Hadits). Firman Allah SWT:

ol eally s S0 g2z L3l conpJ Bl 2 6L 33
- ke . )

AU i Koo sl mw|ufljwbdulr}u

.J_"J'C'ngﬁdﬂiu:"“-“"-"jld ‘d—««__}j_e-a 4JJ|:||= j

“Sunguh kami telah mengutus rasul-rasul kami dengan membawa bukti
kebenaran yang nyata dan telah kami turunkan bersama mereka Al-Kitab dan
neraca (penimbang keadilan) supaya manusia dapat melaksanakan keadilan”.
(QS al-Hadid: 25)

Sikap seimbang dalam berkhidmah ini menyerasikan khidmah kepada Allah
S.W.T., khidmah kepada sesama manusia, serta kepadalingkungan hidupnya.
Menyelaraskan kepentinganmasa lalu, masa kini dan masa mendatang.

. Tasamuh (toleransi). Yakni menghargai perbedaan serta menghormati orang yang
memiliki prinsip hidup yang tidak sama. Namun bukan berarti mengakui atau

2447



membenarkan keyakinan yang berbeda tersebut dalam meneguhkan apa yang
diyakini. Firman Allah SWT:

- ; I-J.:--'_d_ n'-"d_rﬁrh-;::: - - -
G ridea 3l 5 3633l gl W5 .20 ¥ 38

“Maka berbicaralah kamu berdua (Nabi Musa AS dan Nabi Harun AS) kepadanya
(Fir'aun) dengan kata-kata yang lemah lembut dan mudah- mudahan ia ingat dan
takut”. (QS. Thaha: 44)

Sikap toleran terhadap perbedaanpandangan baik dalam masalah keagamaan,
terutama hal-hal yang bersifat furu’, atau menjadi masalah khilafiyah; serta dalam
masalah kemasyarakatan dan kebudayaan.

Berdasarkan elaborasi di atas, dapat dipahami bahwa pendidikan Islam anti
radikalisme betul-betul sangat mendesak untuk diterapkan. Implementasinya di
ranah pendidikan dapat dimulai dari pendidikan dalam keluarga sebagai unit terkecil
dalam masyarakat yang menyumbang kontribusi besar dalam penanaman karakter
anak. Selain itu, pendidikan di lingkungan masyarakat juga perlu digalakkan.
Lingkungan masyarakat harus menciptakan kondisi masyarakat yang kondusif dan
menentang paham radikalisme. Karena bisa jadi pemahaman tentang radikalisme
diperoleh dari pergaulan di lingkungan masyarakat.bagi seseorang. Pendidikan di
sekolah tentu juga memegang peran penting dalam upaya membentuk karakter anak
serta mencegahnya dari paparan paham radikal. Ini bisa dilakukan melalui penerapan
berbagai model pendidikan. Misalnya dengan mengintegrasikan nilai-nilai anti
radikalisme dalam mata pelajaran atau mata kuliah. Pendidik harus mengupayakan
internalisasi nilai-nilai anti radikalisme dalam proses pembelajaran. Selain itu juga
dapat dilakukan dengan menerapkan model bimbingan konseling baik secara

individu maupun kelompok.

Internalisasi Nilai Ahlussunnah wal Jamaah dalam Pelaksanaan Pendidikan Islam Di
Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur
Pekalongan

Pendidikan Islam anti radikalisme sejatinya termasuk dalam ranah pendidikan

nilai, yakni nilai-nilai yang menentang paham radikal serta menjunjung tinggi nilai Islam

yang moderat. Tujuannya adalah agar para peserta didik dapat mengalami nilai-nilai anti

radikalisme dan nilai-nilai moderat serta dapat mengimplementasikannya dalam

kehidupannya sehari-hari. Berkenaan dengan pendidikan nilai ini, terdapat langkah-
langkah strategis yang harus diimplementasikan dalam proses pembelajaran, yakni
sebagai berikut:

2448



a. Parapendidik terlebih dahulu harus tahu dan jelas dengan akal budinya, memahami
dengan hatinya nilai-nilai apa saja yang akan diajarkan para pendidik.

b. Para pendidik mentransformasikan nilai-nilai tersebut kepada peserta didik dengan
sentuhan hati dan perasaan melalui contoh-contoh kongret dan sedapat mungkin
teladan si pendidik sehingga peserta didik (santri) dapat melihatnya sendiri akan
kebaikan nilai tersebut.

c. Membantu peserta didik (santri) untuk menginternalisasikan nilai-nilai tersebut
hingga menjadi bagian dari seluruh hidupnya, menjadikan nilai tersebut sebagai
sifat dan sikap hidupnya serta menjadi landasan bertingkah laku.

d. Sikap hidup yang telah sesuai dengan nilai-nilai tersebut didorong dan dibantu
untuk mewujudkan atau mengungkapkannya dalam tingkah laku dan hidup sehari-
hari (Adisusilo, 2012, 73).

Nilai dan proses pendidikan memiliki relevansi yang sangat erat. Jika nilai
dimaknai sebagai sebuah keyakinan yang membuat seseorang bertindak atas dasar
pilihannya (Mulyana, 2004, 9), maka dalam setiap tindakan pendidikan, akan melibatkan
nilai, baik dalam memilih maupun memutuskan sesuatu untuk kebutuhan belajar.
Adanya hubungan antara nilai dengan pendidikan ini akan tampak jika dilihat dari tujuan
pendidikan itu dilaksanakan. Pendidikan di pesantren, misalnya, nilai menjadi dasar
mengembangkan proses pendidikan yang mengacu pada tujuan pendidikan pesantren.

Sutardjo menuturkan bahwa pada hakikatnya pendidikan nilai mengantarkan
peserta didik mengenali, mengembangkan dan menerapkan nilai-nilai moral dan
keyakinan agamanya. Peserta didik diharapkan mampu menguasai pengetahuan yang
berakar pada nilai-nilai tradisionalnya serta mendorong peserta didik untuk
berkomitmen pada masyarakat (Adisusilo, 2012, 56). Karenanya, nilai itu dapat dikenali
dari karakter dasar tujuan pendidikan serta proses pendidikan yang dijalaninya. Karakter
sebuah lembaga pendidikan pun dapat dikenali dari basis keilmuan yang diajarkannya.
Demikian halnya pesantren, Pesantren yang mengajarkan pemahaman moderat akan
melahirkan santri yang memiliki pemikiran moderat. Sebaliknya, pesantren yang
mengajarkan pemahaman yang ekstrim tentu akan melahirkan santri yang memiliki
paham ekstrim.

Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur
merupakan pesantren yang berlandaskan pada prinsip Ahlus Sunnah wal Jamaah
(Aswaja). Pesantren ini sejak awal berdirinya membangun tradisi melalui pendidikan dan
pembudayaan bergerak bersama paham Aswaja dan terus bertahan dari masa ke masa.
Sebagaimana yang disampaikan oleh KH. M. Al Fardani bahwa Pondok Pesantren PDF
Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR 1V ini berdasarkan pada paham Ahlus Sunnah
wal Jamaah yang merupakan bagian dari masyarakat Sunni.

2449



Pada bagian terdahulu telah disebutkan bahwa prinsip Ahlus Sunnah wal Jamaah
dapat dijadikan sebagai nilai-nilai anti radikalisme yang dapat diinternalisasikan dalam
setiap proses pendidikan. Salah satu ciri khas Aswaja adalah penerapan pendekatan
kultural dalam dakwah Islam. Pendekatan kultural ini dilatari oleh prinsip bahwa Islam
adalah agama yang fitri yang bersifat menyempurnakan segala kebaikan yang dimiliki
manusia. Paham keagamaan yang dianut bersifat menyempurnakan nilai-nilai yang baik
dan tidak bertujuan menghapus nilai-nilai tersebut. Prinsip dasar inilah yang selanjutnya
melahirkan sikap kemasyarakatan yang mengandung nilai-nilai Ahlus Sunnah wal
Jamaah. Prinsip tersebut ada empat, yakni tawasuth, ta’adul, tawazun dan tasamuh.

Sementara itu, eksistensi pesantren didukung oleh empat pilar utama yakni
Santri, Kyai, materi pelajaran dan masjid. Keempat pilar tersebut dimiliki oleh Pondok
Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur. Dengan demikian,
untuk mengetahui bagaimana Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul
Falah KPBR IV Berbaur mengamalkan sekaligus menjalankan prinsip Aswaja dapat diihat
dengan cara mengamati empat pilar utama pesantren yaitu Santri, Kyai, materi
pelajaran dan masjidnya.

Pertama, santri sebagai subyek pengkaderan amalan Aswaja, sekaligus bibit
penggerak amalan Ahlus Sunnah wal Jamaah. Pembibitan ini sudah dimulai sejak proses
penerimaan santri/peserta didik baru. Melalui tes tulis dan wawancara dilakukan
penjaringan untuk menentukan dan memastikan hanya Santri yang berasal dari keluarga
berpaham Ahlus Sunnah wal Jamaah saja yang diterima di Pondok Pesantren PDF
Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur ini. Hal ini dilakukan dengan tujuan
untuk melindungi para santri dari paparan paham radikalisme atau lainnya yang
berseberangan dengan paham Ahlus Sunnah wal Jamaah. Selanjutnya, santri dikenalkan
dengan ajaran nilai-nilai Aswaja sejak masuk pesantren. Pengenalan nilai-nilai Aswaja ini
diperoleh santri melalui proses pembelajaran baik pembelajaran di kelas maupun
pengajian yang langsung diampu oleh Kyai/Pengasuh. Selain itu, santri juga
mendapatkan pemahaman nilai Aswaja melalui praktik/pembiasaan dalam kehidupan
sehari-hari. Pengawasan Pembina asrama selama santri tinggal di pesantren juga
menjadi langkah preventif menjaga santri agar tidak bersinggungan dengan ajaran/nilai
yang bertentangan dengan nilai Aswaja.

Kedua, Kyai sebagai pemimpin komunitas sekaligus pengendali seluruh aktivitas
kepesantrenan. la juga merupakan guru utama bagi semua santrinya. Secara tegas,
Kyai/pengasuh Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV
Berbaur menyatakan bahwa pesantren ini berprinsip Ahlus Sunnah wal Jamaah dan
menentang paham radikal yang akhir-akhir ini mengancam bangsa. Prinsip tegas ini juga
selalu dipegang oleh pengasuh dalam segala sikap dan tindakan. Pada kesempatan
bertatap langsung dengan para santri pada pengajian pagi di tiap harinya, Pengasuh
selalu menyisipkan pengajaran nilai-nilai Aswaja serta membuka wawasan santri dengan

2450



pemikiran moderat. Tidak hanya kyai, bahkan Ibu Nyai yang khusus memegang program
tahfidz, juga dalam kesempatannya bertemu dengan santri baik dalam kegiatan
pembelajaran maupun keseharian selalu menyisipkan serta memberikan teladan nilai-
nilai Aswaja. Hubungan yang sangat erat antara Kyai, Ibu Nyai dan para santri dapat
diamati oleh peneliti. Hal itu sangat jelas terlihat dalam berbagai kegiatan yang
dilakukan di dalam pesantren maupun di luar pesantren. Hal ini juga menjadi langkah
pengawasan terhadap santri agar tetap pada jalur yang sesuai sebagaimana yang
diajarkan di pesantren. Dengan kata lain, selama santri menempuh pendidikan di
pesantren ini, pengawasan dan dampingan pengasuh dilaksanakan secara optimal,
sehingga santri dipastikan terjaga dari pengaruh luar yang bertentangan dengan prinsip
pesantren.

Ketiga, materi pelajaran, yaitu kurikulum yang dipegangi dari masa ke masa.
Pendidikan model PDF di pesantren ini menunjukkan eksistensi pesantren sebagai
lembaga pendidikan Islam berbasis pesantren yang mengajarkan prinsip Ahlus Sunnah
wal Jamaah. Hal ini dapat dilihat dari berbagai mata pelajaran yang diajarkan beserta
sumbernya serta latar belakang pengajarnya. Mata pelajaran keagamaan yang porsinya
75% dibanding mata pelajaran umum juga mengindikasikan bahwa pengajaran materi
agama sangat luas diberikan kepada santrinya. Sumber belajarnya mayoritas adalah
kitab kuning berpaham Aswaja, utamanya pada mata pelajaran ilmu kalam dengan
sumber ajar Al-Iqtishad fi al-I'tiqadini diajarkan dari jenjang pertama. Karenanya dapat
dipahami bahwa mata pelajaran yang berpangkal pada prinsip Aswaja menjadi
“makanan sehari-hari”’ santri di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul
Falah KPBR IV Berbaur, sehingga ini diharapkan mampu membentengi santri dari paham
radikal.

Keempat, Masjid. Fungsi masjid di samping sebagai rumah ibadah, adalah untuk
praktek pengamalan keagamaan mereka, dan tidak jarang digunakan untuk belajar dan
latihan ketampilan. Keberadaan masjid di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab
Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur menjadi tempat sentral ibadah utama di samping aula.
Manajemen penyelenggaraan kegiatan keagamaan di masjid Pondok Pesantren PDF
Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur berasaskan faham Ahlus Sunnah
wal Jamaah dan jelas tidak memberikan ruang untuk kegiatan yang berseberangan
dengan prinsip Aswaja. Tentunya, masjid ini menjadi sarana penangkal menyebarnya
paham radikal yang pada umumnya bermula dari kajian-kajian di masjid. Dengan
komitmen yang tinggi, para pengasuh Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab
Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur senantiasa menjaga masjid untuk tidak menjadi ruang
penyebaran paham radikal.

Berdasarkan berbagai kegiatan penelitian mulai dari observasi, wawancara
hingga dokumentasi yang dikaji, peneliti dapat memperoleh hasil bahwa upaya
meneguhkan nilai Aswaja dalam bingkai pendidikan Islam anti radikalisme di Pondok

2451



Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur berjalan dengan

baik dan optimal. Implementasi pendidikan Islam anti radikalisme di sini selain melalui

internalisasi nilai Aswaja pada empat pilar di atas juga tampak pada sikap dan perilaku

yang ditunjukkan oleh para subjek penelitian. Peneliti juga dapat menarik garis merah

bahwa dasar keagamaan dan kemasyarakatan berdasar pada prinsip Aswadja yang

diajarkan di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur

ini pada akhirnya membentuk perilaku baik pada perorangan maupun organisasi.

Diantaranya adalah:

a. Menjunjung tinggi nilai-nilai maupun norma-norma ajaran Islam

b. Mendahulukan kepentingan bersama daripada kepentingan pribadi

c. Menjunjung tinggi sifat keikhlasan dan berkhidmat serta berjuang

d. Menjunjung tinggi persaudaraan (ukhuwwah), persatuan (al-ittihad) serta kasih
mengasihi

e. Meluhurkan kemuliaan moral (al-akhlag al-karimah), dan menjunjung tinggi
kejujuran (al-shidqg) dan berfikir, bersikap serta bertindak

f.  Menjunjung tinggi kesetiaan (loyalitas) pada bangsa dan negara

g. Menjunjung tinggi nilai amal, kerja, prestasi sebagai bagian dariibadah kepada Allah
SWT

h.  Menjunjung tinggi ilmu pengetahuan dan ahli-ahlinya

i. Selalu siap menyesuaikan diri dengan setiap perubahan yang membawa
kemaslahatan bagi manusia

j- Menjunjung tinggi kepeloporan dalam usaha mendorong, memacu, dan
mempercepat perkembangan masyarakatnya

k. Menjunjung tinggi kebersamaan di tengah kehidupan berbangsa dan bernegara

Selanjutnya dalam kaitan dengan pendidikan Islam anti radikalisme, setidaknya
Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur telah
melakukan pencegahan dengan menanamkan nilai-nilai anti radikalisme. Tindakan
preventif dimulai dari penerimaan peserta didik dan dewan pengajar. Pondok Pesantren
PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur melakukan rekrutmen dewan
pengajar yang memiliki pemahaman moderat dan memiliki latar belakang ideologi Ahlus
Sunnah wal Jamaah. Peserta didik yang diterima juga hanya yang memiliki latar belakang
diri dan keluarga berpaham Ahlus Sunnah wal Jamaah. Di dalam pesantren, peserta didik
tidak diperkenankan memakai handphone dan tidak memiliki akses internet. Dengan
demikian para santri akan terlindungi dari pergaulan dan akses informasi yang
mengarah pada munculnya radikalisme.

Adapun beberapa strategi yang dilakukan dalam rangka mengimplementasikan
pendidikan Islam anti radikalisme di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab
Manba’ul Falah KPBR IV Berbauradalah sebagai berikut:

2452



Strategi Modelling (keteladanan) dari para pengasuh

Strategi keteladanan merupakan suatu jalan yang dilakukan oleh seseorang
dalam melaksanakan proses pembelajaran melalui perbuatan atau tingkah laku
yang patut ditiru. Strategi modelling ini efektif untuk menginternalisasikan nilai-nilai
moral pada sikap dan perilaku. Keteladanan internal dilakukan dengan memberikan
contoh dalam proses pembelajaran dan program-program yang dilaksanakan di
pesantren, misalnya kegiatan tadarus (membaca al-Qur’an), tahfidz (menghafal al-
Qur’an), shalat lima waktu berjamaah, pembiasaan shalat sunnah, zikir bersama,
simtudz dhuror, tahlilan, dan lainnya. Keteladanan eksternal dilakukan dengan
pemberian contoh yang baik dari para tokoh yang dapat diteladani. Terkait hal ini,
di hampir seluruh dinding pesantren terpasang foto ulama yang berpaham Ahlus
Sunnah wal Jamaah. Ini dimaksudkan agar para santri dapat mengenal ulama
panutan lebih dekat, baik secara historis maupun akademis.

Keteladanan, dalam dunia pesantren diartikan sebagai tasyabbuh, proses
identifikasi diri pada seseorang tokoh (Mas’ud, 2007: xix). Kyai/pengasuh menjadi
pusat keteladanan. Kharisma seorang Kyai sangat disegani dan dihormati baik oleh
dewan pengajar maupun santrinya. Karenanya, peran dan pengaruh Kyai sangat
besar dalam pendidikan serta pembentukan sikap dan karakter santri. Keberhasilan
kepemimpinan Kyai membentuk karakter santri juga ditentukan oleh kharisma Kyai
yang mampu menjadi uswah hasanah bagi para santrinya.

Di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV
Berbaur, pengasuh (Kyai dan Ibu Nyai) sangat dihormati dan diteladani oleh para
santri. Keteladanan dalam menunjukkan sikap dan perilaku moderat juga tercermin
dalam tiap ajaran dan tingkah laku sehari-hari, terutama dalam menyikapi problema
kehidupan masyarakat, baik bidang politik, budaya, sosial dan perlakuan pada santri
di pesantren.

Keteladanan Kyai dalam konteks pendidikan Islam anti radikalisme,
menururt Mushokhikhah, sangat ditunjukkan dalam sikap dan kebijaksanaan yang
diterapkan di pesantren. Penentuan seragam madrasah yang pada awalnya santri
putra memakai gamis, namun diubah menjadi kemeja biasa dan sarung / celana
setelah maraknya gerakan radikalisme Islam. Panggilan “Ustadz” dan “Ustadza”
juga diganti menjadi Bapak dan Ibu Guru untuk menyebut dewan pengajar. Ini
diberlakukan sejak tahun ajaran 2020, sebagai langkah menghindari stereotip
negatif pada panggilan “Ustadz” yang akhir-akhir ini banyak digunakan oleh
kelompok yang diduga radikal.

KH. M. Al Fardani sebagai pengasuh selalu berupaya memupuk rasa cinta
pada Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) dan menjunjung semangat
Pancasila dan Bhineka Tunggal Ika. Selain itu juga mengajarkan bahwa Pancasila
dan Bhineka Tunggal lka adalah sejalan dengan Islam, utamanya prinsip Ahlus

2453



Sunnah wal Jamaah. Keteguhannya dalam memegang prinsip moderat ini selalu
didasari oleh landasan berpikir yang logis dengan tidak meninggalkan nilai-nilai
kekinian. Sikap demikian ini yang kemudian ditiru oleh dewan pengajar dan para
santrinya.

Adanya figur pengasuh yang merupakan sosok teladan yang disegani dan
dihormati baik oleh santri maupun dewan pengajarnya ini sesuai dengan pendapat
Ziemek bahwa kepemimpinan Kyai dapat digambarkan sebagai figur yang kuat
kecakapan dan pancaran kepribadiannya sebagai pemimpin pesantren. Ha
tersebut menentukan kedudukan dan caliber suatu pesantren (Ziemek, 1986, 138).
Melalui penanaman nilai-nilai Aswaja

Aqil Siroj menegaskan bahwa moderatisme dalam Islam dapat dilakukan
melalui penanaman nilai-nilai Aswaja, yakni tawasuth, ta’adul, tawazun dan tasamuh
yang pada akhirnya dapat membendung paham radikal. Penanaman nilai Aswaja ini
di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur
diimplementasikan dalam kurikulum kitab-kitab salaf (kitab kuning). Ketiga
substansi ajaran Islam, yakni akidah, syariah dan akhlak, diajarkan di Pondok
Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur dengan
menggunakan sumber belajar dari kitab-kitab karangan ulama terdahulu (salaf)
yang berpaham Ahlus Sunnah wal Jamaabh.

Pengajaran bidang akidah dan ilmu kalam, di Pondok Pesantren PDF Walindo
Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur menggunakan kitab Hasyah al-
DasugidanAl-Igtishad fi al-I'tigad sebagai sumber ajarnya. Bidang fikih menggunakan
Fath al-Mu’in, Tashil al-Thurugatdan Ghayatul Wushul. Bidang akhlak tasawuf
menggunakan Mauidhah al-Mu’minin. Berbagai sumber belajar tersebut saling
melengkapi satu sama lain untuk memahami tauhid secara benar, memahami
hukum Islam berdasarkan pemahaman ulama salaf sekaligus menanamkan akhlakul
karimah (akhlak mulia) sebagai ciri khas pesantren. Implementasi dari berbagai ilmu
yang dipelajari langsung dipraktekkan di lingkungan pesantren dalam pantauan
para pengasuh dan dewan pengajar.

Mengkaji kitab kuning (turats) juga sebagai upaya belajar memahami
keberagaman (pluralitas) pendapat terhadap suatu persoalan. Santri akan terbiasa
melihat perbedaan pendapat, karena dalam kitab kuning dijabarkan berbagai
pendapat ulama baik dalam satu mazhab maupun lintas mazhab. Hal ini menjadi
sarana jitu untuk membentuk cara pandang dan pola pikir santri dalam memandang
realita kehidupan agar dapat menerapkan sikap inklusif dan moderat.

Penanaman nilai-nilai Aswaja melalui pengajaran kitab-kitab karangan ulama
salaf berpaham Ahlus Sunnah wal Jamaah ini merupakan upaya optimal yang
dilakukan pesantren untuk memberikan layanan pendidikan terhadap para
santrinya serta melindungi mereka dari paparan paham radikalisme. Berdasar pada

2454



asumsi ini, diharapkan para santri memiliki pemahaman yang luas, bersikap dan
berperilaku dengan mengacu pada ilmu yang mendalam sehingga mereka terbuka
pemikirannya serta bersikap inklusif dalam menghadapi persoalan-persoalan
kehidupan.

Melalui pendidikan kewarganegaraan

Pendidikan kewarganegaraan sangat penting diajarkan pada generasi muda
bangsa sebagai pendidikan karakter bangsa. Pendidikan kewarganegaraan tidak
bisa terpisah dari realitas bangsa Indonesia yang masih awam tentang demokrasi.
Pendidikan kewarganegaraan ini fokus kajiannya untuk mendidik generasi muda
agar menjadi warga Negara Indonesia yang kritis, aktif, demokratis dan beradab.
Diharapkan para peserta didik akan sadar terhadap hak dan kewajibannya dalam
kehidupan bermasyarakat dan bernegara serta mereka siap menjadi bagian dari
masyarakat global.

Pendidikan kewarganegaraan di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab
Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur menjadi salah satu mata pelajaran umum yang
diajarkan pada para peserta didik. Sumber belajar yang digunakan adalah buku teks
yang diterbitkan oleh pemerintah. Prosentasi kurikulum umum sebesar 25%
dibanding dengan kurikulum keagamaan di pesantren ini menyiratkan makna
bahwa Pesantren memandang Pendidikan Kewarganegaraan menjadi materi yang
sangat penting untuk diterima oleh peserta didik, sama halnya IPA, Matematika,
Bahasa Indonesia dan Seni Budaya. Materi-materi yang diajarkan adalah tentang
norma-norma yang berlaku di masyarakat, konstitusi Negara, penghargaan
terhadap perbedaan pendapat, demokrasi dan juga materi bela Negara. Materi
tersebut tentunya sangat penting untuk membentuk karakter peserta didik agar
menjadi pribadi moderat, berjiwa nasionalisme serta menjiwai nilai-nilai Pancasila
dan Bhineka Tunggal Ika.

Melalui Pembiasaan Tradisi Aswaja

Selain internalisasi nilai-nilai Ahlus Sunnah wal Jamaah dalam proses
pembelajran, di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR
IV ini juga mengaktualisasikan nilai-nilai Aswaja dalam kehidupan sehari-hari melalui
pembiasaan tradisi pesantren yang sudah dilakukan secara turun temurun. Di
antara tradisi yang dilakukan di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab
Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur adalah pembacaan tahlil, istighasah, pembacaan
maulid Nabi (Simtudhdhuror), ziarah kubur dan peringatan hari besar Islam.

Pembiasaan tradisi tersebut merupakan bentuk aktualisasi ajaran Aswaja
warisan Walisongo. Pesantren yang melestarikan tradisi Aswaja ini telah
menunjukkan perannya dalam mengajarkan nilai-nilai ajaran Islam melalui budaya
sebagaimana yang telah dilakukan para Walisongo. Metode seperti ini didasarkan
pada kaidah ushul fikih:

2455



ot sy Sy S il e b
”melestarikan kebaikan yang lama dan mengambil inovasi yang baru”

Berdasarkan pembiasaan tradisi-tradisi tersebut agaknya Pondok Pesantren
PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur ingin menyiapkan para
santrinya untuk siap terjun di masyarakat serta memiliki pandangan yang terbuka
terhadap tradisi-tradisi yang berkembang di masyarakat.

Pendidikan Islam anti radikalisme semestinya menjadi topik tersendiri yang
dimasukkan dalam bidang kajian dalam lembaga pendidikan di Indonesia, utamanya
lembaga pendidikan Islam. Generasi muda bangsa harus benar-benar memperoleh
landasan berfikir yang kuat agar tidak mudah terpapar paham radikal. Berdasarkan
hasil penelitian penulis, dapat diperoleh informasi bahwa implementasi pendidikan
Islam dengan beberapa strategi di atas, nyatanya mampu membentengi para
santri/peserta didik dari paparan radikalisme. Meski begitu, penelitian ini memiliki
keterbatasan yakni sebatas melihat implementasi pendidikan Islam anti radikalisme
hanya pada satu lokus penelitian saja. Kiranya perlu suatu penelitian lanjutan
mengenai implementasi pendidikan Islam anti radikalisme pada beberapa lokus
penelitian di wilayah berbeda.

SIMPULAN

Berdasarkan pada berbagai penjelasan pada bagian terdahulu dapat disimpulkan
beberapa hal sebagaimana permasalahan yang menjadi fokus penelitian ini. Pada
dasarnya Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur
Kabupaten Pekalongan secara tegas menolak radikalisme Islam karena bertentangan
dengan prinsip Ahlus Sunnah wal Jamaah (Aswaja) yang selama ini dipegang teguh. Sejak
awal berdirinya Pesantren ini berupaya membangun tradisi melalui pendidikan dan
pembudayaan bergerak bersama paham Aswaja dan terus bertahan dari masa ke masa.
Karenanya, dalam program pendidikan yang diselenggarakan, selalu berlandaskan pada
paham Ahlus Sunnah wal Jamaah.

Prinsip Ahlus Sunnah wal Jamaah diyakini dapat dijadikan sebagai nilai-nilai anti
radikalisme yang dapat diinternalisasikan dalam setiap proses pendidikan. Inilah
langkah preventif untuk melindungi para santri/peserta didik dari paham radikal yang
kKini kian masif penyebarannya. Prinsip dasar Aswaja tersebut ada empat, yakni
tawasuth, ta’adul, tawazun dan tasamuh. Prinsip dasar keagamaan dan kemasyarakatan
ini diajarkan di Pondok Pesantren PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV
Berbaur dan pada akhirnya membentuk perilaku baik pada perorangan maupun
organisasi. Tindakan preventif lainnya adalah dengan cara menerima peserta didik dan
dewan pengajar yang memiliki pemahaman moderat dan memiliki latar belakang

2456



ideologi Ahlus Sunnah wal Jamaah. Para santri juga terlindungi dari pergaulan dan akses
informasi yang mengarah pada munculnya radikalisme.

Adapun implementasi pendidikan Islam anti radikalisme di Pondok Pesantren
PDF Walindo Siti Zaenab Manba’ul Falah KPBR IV Berbaur melalui beberapa strategi,
yaitu strategi Modelling (keteladanan) para pengasuh, penanaman nilai-nilai Aswaja,
pendidikan kewarganegaraan, serta melalui Pembiasaan Tradisi Aswaja.

DAFTAR PUSTAKA

Adisusilo, S. (2012). Pembelajaran Nilai-Nilai Karakter: Konstruktivisme dan VCT Sebagai
Inovasi Pendekatan Pembelajaran Afektif.

Alhairi, A. (2017). "Pendidikan Anti Radikalisme: Ikhtiar Memangkas Gerakan Radikal".
Tarbawi : Jurnal Pendidikan Islam, 14(2).
https://doi.org/10.34001/tarbawi.v14i2.617

Khasanah, U. (2019). "Strategi Dakwah melalui Pendidikan Islam Anti Radikalisme".
Prosiding 1st ICRCS (International Conference on Religion, Culture, and Spirituality
for Moslem Society) ‘“Reconciling Clash between Islamic Radicalism and
Moderateness to Tackle Future Terrorism, 173—-191.

Makruf, D. (2007). Radikalisme Islam di Indonesia: Fenomena Sesaat? Agama Dan
Radikalisme Di Indonesia. Jakarta: Penerbit NUQTAH.

Mubarak, M. Z. (2008). Genealogi Islam radikal di Indonesia: Gerakan, Pemikiran, dan
Prospek Demokrasi (Cet. 1). LP3ES.

Mulyana, R.  (2004).  Mengartikulasikan ~ Pendidikan ~ Nilai. ~ Alfabeta.
https://books.google.co.id/books?id=JHLMNAAACAAJ

Nashir, H. (2013). Islam Syariat: Reproduksi Salafiyah Ideologis di Indonesia (Cetakan 1).
Maarif Institute ; Mizan.

Qutb, S. (2000). Tafsir fi zhilalil Qur’an: Dibawah naungan Al-Quran. Gema Insani Press.

Rahmat, M. I. (2005). Arus baru Islam radikal: Transmisi revivalisme Islam Timur Tengah
ke Indonesia. Erlangga.

Zada, K. (2002). Islam radikal: Pergulatan Ormas-ormas Islam Garis Keras di Indonesia.
Teraju. https://books.google.co.id/books?id=ByTYAAAAMAA)

2457



