Jurnal Pendidikan dan Keguruan
Vol. 3 No. 11, Januari 2026, Hal. 1698-1706 e-ISSN: 2986-3295

MASA PERTUMBUHAN DAN PERKEMBANGAN PENDIDIKAN
ISLAM

Ruwi Anandha Arriya Rahman
Universitas Muhammad Syafiuddin Sambas
email: ruwianandhaartiyarahman@gmail.com

Vihas Ariski Sunadi
Universitas Muhammad Syafiuddin Sambas
email: ariskianandal2@gmail.com

Khalil Asyhuda
Universitas Muhammad Syafiuddin Sambas
email: aduhhud120@gmail.com

Ikhsan Alramadhan
Universitas Muhammad Syafiuddin Sambas
email: ikhsanalramadhan670@gmail.com

Jadu Kurniawan
Universitas Muhammad Syafiuddin Sambas
email: yesmosze(@gmail.com

Sriliza
Universitas Muhammad Syafiuddin Sambas
email: stilizal811@gmail.com

Abstract
Penelitian ini membahas perkembangan pendidikan Islam dari masa Nabi hingga era
modern dengan fokus pada konsep, praktik, dan tantangan pembelajaran. Kajian
menggunakan pendekatan studi pustaka dengan sumber buku-buku referensi untuk
mendeskripsikan pemahaman nilai ibadah, akhlak, dan karakter religius pada anak. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam terus beradaptasi melalui madrasah
klasik, pesantren, dan integrasi teknologi modern. Nilai-nilai moral tetap menjadi fokus
utama meski metode dan media pembelajaran berkembang. Penelitian ini memberikan
wawasan bagi guru, peneliti, dan pengambil kebijakan untuk mengembangkan
pendidikan Islam yang relevan dan inspiratif.
Kata Kunci: pendidikan Islam, madrasah, pesantren, nilai ibadah, karakter religius

Abstrak

This study examines the development of Islamic education from the Prophet’s era to the modern period,
focusing on concepts, practices, and learning challenges. The research uses a literature review approach,
relying solely on books as sources to describe the understanding of worship values, morals, and religious
character in children. The results show that Islamic education continuously adapts through classical
madrasas, pesantren, and modern technology integration. Moral values remain the main focus despite
evolving teaching methods and media. This study provides insights for teachers, researchers, and
policymakers to develop relevant and inspiring Lslamic education.

Keywords: Islamic education, madrasah, pesantren, worship values, religious character

1698



PENDAHULUAN

Pendidikan Islam memiliki peran penting dalam membentuk karakter, akhlak, dan
pengetahuan generasi muda. Sejak era Nabi Muhammad hingga saat ini, sistem pendidikan
Islam terus berkembang mengikuti zaman dan kebutuhan masyarakat. Di madrasah, anak-anak
belajar nilai ibadah, akhlak, figh dasar, dan Al-Qur’an yang menjadi fondasi religius mereka.
Perkembangan pendidikan tidak hanya soal penguasaan ilmu, tetapi juga penerapan nilai
spiritual dalam kehidupan sehari-hari. Tantangan modern, seperti teknologi dan globalisasi,
membuat proses belajar menjadi lebih dinamis. Banyak sekolah dan madrasah mencoba
memadukan metode tradisional dan modern agar pendidikan tetap relevan. Anak-anak perlu
mendapatkan pembelajaran yang menyenangkan tetapi tetap menanamkan nilai-nilai moral.
Kondisi ini menuntut pendekatan pembelajaran yang kreatif, efektif, dan menyeluruh.
Kesadaran akan pentingnya pendidikan karakter dan spiritual membuat kajian tentang
pendidikan Islam semakin menarik untuk diteliti. Hal ini menjadi dasar penting bagi penelitian
ini.

Rumusan masalah dalam penelitian ini difokuskan pada beberapa pertanyaan pokok.
Bagaimana perkembangan pendidikan Islam dari masa Nabi hingga modern? Bagaimana
konsep dan praktik pembelajaran nilai ibadah dan akhlak di madrasah? Apa tantangan yang
dihadapi pendidikan Islam dalam menghadapi modernitas dan teknologi? Penelitian ini juga
ingin mengetahui bagaimana pendidikan Islam menyesuaikan diri dengan konteks lokal di
Nusantara. Fokus utama adalah pemahaman historis dan kontemporer pendidikan Islam.
Selain itu, penelitian berusaha menyoroti peran guru, metode, dan media pembelajaran dalam
membentuk karakter religius anak. Rumusan masalah ini menjadi pedoman untuk menggali
informasi dari literatur dan buku-buku referensi. Dengan demikian, penelitian tetap sistematis
meskipun hanya berbasis studi pustaka. Semua pertanyaan tersebut diharapkan terjawab
melalui analisis literatur secara menyeluruh. Hasilnya dapat memberikan gambaran lengkap
tentang perjalanan dan dinamika pendidikan Islam.

Tujuan penelitian ini adalah untuk memahami dan mendeskripsikan perkembangan
pendidikan Islam secara menyeluruh. Penelitian bertujuan mengetahui konsep, praktik, dan
tantangan pendidikan Islam dari masa awal hingga era modern. Selain itu, penelitian ingin
menyoroti bagaimana pendidikan Islam menanamkan nilai ibadah, akhlak, dan karakter
religius pada anak-anak. Tujuan lain adalah menampilkan proses adaptasi pendidikan Islam
terthadap konteks sosial, budaya, dan teknologi di Nusantara. Penelitian ini juga ingin
memberikan wawasan bagi guru, peneliti, dan pembuat kebijakan pendidikan. Hasil kajian
diharapkan dapat menjadi bahan pertimbangan untuk pengembangan kurikulum dan metode
pembelajaran di madrasah. Tujuan utama tetap menekankan keseimbangan antara ilmu,
akhlak, dan nilai religius. Penelitian ini diharapkan memberi pemahaman yang jelas dan
komprehensif bagi pembaca. Dengan pendekatan studi pustaka, penelitian berfokus pada
analisis literatur dan kajian teoritis. Semua tujuan ini dirancang agar pendidikan Islam tetap
relevan dan inspiratif di era kontemporer.

METODE PENELITIAN

1699



Metode penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan fokus
pada kajian literatur. Semua data dan informasi diperoleh hanya dari buku-buku, baik buku
teks, buku referensi pendidikan Islam, maupun buku hasil penelitian terdahulu. Tidak
dilakukan wawancara maupun observasi lapangan karena penelitian ini bersifat studi
kepustakaan. Peneliti mengumpulkan, mengklasifikasi, dan menganalisis materi dari sumber-
sumber tertulis untuk memahami perkembangan pendidikan Islam, metode pengajaran, dan
tantangan pembelajaran di berbagai era. Data dianalisis secara naratif untuk menyajikan hasil
kajian secara runtut, jelas, dan mudah dipahami. Setiap informasi dikaji kebenarannya dengan
membandingkan beberapa literatur terkait. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menggali
konsep, praktik, dan nilai pendidikan Islam secara mendalam. Fokus penelitian tetap pada
pemahaman historis dan kontemporer pendidikan Islam tanpa interaksi langsung dengan
responden. Hasil penelitian disajikan dalam bentuk deskripsi analitis yang saling terhubung
antar era dan tema. Pendekatan ini menekankan pemahaman teoritis dan konseptual secara
komprehensif melalui kajian buku.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Masa Awal Pendidikan Islam: Era Nabi dan Sahabat

Pendidikan Islam pada masa Nabi Muhammad adalah fondasi utama pembentukan
karakter dan akhlak generasi awal umat. Anak-anak dan orang dewasa belajar mengenal Allah,
memahami tauhid, dan menjalankan ibadah secara praktis. Proses pembelajaran berlangsung
dalam suasana rumah, masjid, dan lingkungan sosial. Anak-anak memperoleh nilai melalui
pengamatan, praktik, dan pengalaman sehari-hari. Nabi Muhammad menjadi teladan utama
yang ditkuti murid dan masyarakat. Keteladanan ini menanamkan disiplin, kejujuran, dan
kesabaran dalam perilaku anak. Pendidikan tidak terbatas pada hafalan teks tetapi menekankan
makna dan implementasi dalam kehidupan. Abdullah Usman sebagai pakar sejarah pendidikan
Islam menyatakan bahwa pendidikan Nabi menekankan pembiasaan nilai moral melalui
contoh nyata dan interaksi sosial (Abdullah Usman, 2005). Sistem ini menegaskan pentingnya
integrasi antara ilmu dan akhlak. Proses belajar menjadi pengalaman hidup yang mendalam
dan berkesan.

Metode yang digunakan bersifat sederhana namun sangat efektif bagi semua usia. Anak-
anak belajar melalui cerita, doa, dan kegiatan ibadah langsung. Nilai-nilai spiritual seperti
keikhlasan, kesabaran, dan kepedulian sosial ditanamkan sejak dini. Setiap kegiatan sehari-hari
menjadi sarana pendidikan moral dan religius. Lingkungan sosial berperan sebagai ruang
pembiasaan nilai. Anak-anak belajar melalui interaksi dan pengamatan terhadap perilaku orang
dewasa. Pendidikan Nabi mengutamakan pengalaman dan pembiasaan, bukan tekanan formal.
Abdul Majid sebagai dosen pendidikan Islam menjelaskan bahwa pendidikan awal Islam
menckankan nilai moral melalui pengalaman praktis dan pembiasaan anak (Abdul Majid,
2014). Nilai yang tertanam membentuk karakter religius yang kokoh. Pembelajaran ini
menciptakan generasi yang mengamalkan ajaran secara sadar dan konsisten.

Kurikulum pada masa ini tidak formal tetapi terstruktur dalam praktik sehari-hari. Anak-
anak belajar membaca Al-Qur’an, memahami doa, dan menjalankan ibadah dasar. Setiap
aktivitas disusun sedemikian rupa agar anak belajar dengan rasa cinta dan kesadaran.
Pendidikan bersifat holistik menyentuh aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik anak. Nilai

1700



akhlak menjadi tujuan utama selain penguasaan ritual ibadah. Anak-anak diajarkan kesadaran
sosial melalui interaksi dengan masyarakat. Proses belajar berlangsung dalam suasana hangat
penuh perhatian dan bimbingan. Muhaimin sebagai guru besar pendidikan Islam menyatakan
bahwa pendidikan awal Islam menekankan integrasi antara ilmu dan akhlak dengan
pendekatan yang menyentuh hati anak (Muhaimin, 2012). Sistem ini membangun dasar
karakter yang kuat. Pendidikan menjadi bagian dari pengalaman hidup yang menyenangkan
dan penuh makna.

Pendidikan pada era Nabi juga menckankan fleksibilitas dan adaptasi terhadap
kemampuan anak. Tidak semua anak belajar dengan cara yang sama. Guru dan orang tua
menyesuaikan metode berdasarkan wusia dan kesiapan psikologis anak. Proses ini
menumbuhkan rasa percaya diri dan kemampuan mandiri dalam ibadah. Anak-anak merasa
dekat dengan nilai agama karena pembelajaran bersifat alami dan kontekstual. Pendidikan
tidak menekankan hukuman tetapi dorongan internal untuk melakukan kebaikan. Zakiah
Daradjat sebagai psikolog pendidikan Islam menyatakan bahwa pendidikan anak usia dini
harus bersifat adaptif, konkret, dan berbasis pengalaman untuk menanamkan nilai moral dan
spiritual (Zakiah Daradjat, 1992). Pendekatan ini menumbuhkan kesadaran religius yang tulus.
Anak belajar beribadah bukan karena takut tetapi karena cinta. Proses pendidikan ini menjadi
fondasi utama bagi perkembangan pendidikan Islam di era berikutnya.

B. Perkembangan Pendidikan Islam pada Masa Kekhalifahan dan Madrasah Klasik

Pendidikan Islam mulai berkembang pesat pada masa kekhalifahan dengan berdirinya
berbagai lembaga formal. Madrasah klasik menjadi pusat pengembangan ilmu agama dan
sosial. Anak-anak dan remaja belajar figh, tafsir, hadis, serta ilmu-ilmu keislaman lain secara
terstruktur. Guru menjadi pusat pengajaran dan penentu kualitas pembelajaran. Materi disusun
secara hierarkis mulai dari dasar hingga tingkat lanjut. Sistem ini memadukan pengajaran teori
dan praktik sehingga pembelajaran menjadi menyeluruh. Anak-anak belajar disiplin dan
tanggung jawab sejak awal. Abdul Wahid sebagai dosen sejarah pendidikan Islam menyatakan
bahwa madrasah klasik membentuk generasi yang menguasai ilmu dan akhlak secara seimbang
(Abdul Wahid, 2010). Pendidikan menjadi wahana pengembangan intelektual sekaligus
karakter religius. Sistem madrasah ini menjadi model pendidikan Islam yang bertahan lama di
berbagai wilayah.

Kurikulum madrasah klasik menckankan keseimbangan antara ilmu agama dan
pembentukan moral. Setiap mata pelajaran dipilih untuk membangun kompetensi spiritual dan
sosial. Anak-anak belajar memaknai ibadah dan mengaitkannya dengan kehidupan sehari-hari.
Materi figh dan hadis diajarkan melalui metode tanya jawab dan diskusi interaktif. Pendidikan
menckankan kedalaman pengetahuan, bukan hanya hafalan teks. Anak diajarkan memahami
sebab dan hikmah hukum Islam. Lingkungan belajar mendukung kolaborasi dan saling
menghormati. Suyanto sebagai pakar pendidikan Islam menyatakan bahwa madrasah klasik
menckankan integrasi ilmu dan moral melalui metode diskusi dan pembiasaan praktis
(Suyanto, 2011). Metode ini membangun kemampuan analisis sekaligus kepekaan sosial.
Proses belajar berlangsung dalam suasana disiplin dan penuh perhatian guru.

Peran guru pada masa madrasah klasik sangat dominan dalam membimbing anak. Guru
bukan hanya pengajar tetapi juga pembimbing moral dan spiritual. Anak-anak meniru perilaku
guru dalam kehidupan sehari-hari. Keteladanan guru menjadi media internalisasi nilai ibadah

1701



dan akhlak. Hubungan antara guru dan murid bersifat personal dan penuh kehangatan. Anak-
anak belajar menghargai imu dan guru melalui pengalaman langsung. Proses ini
menumbuhkan sikap hormat, disiplin, dan rasa tanggung jawab. Muhaimin sebagai guru besar
pendidikan Islam menyatakan bahwa kualitas pendidikan klasik sangat ditentukan oleh
keteladanan guru dan interaksi personal dengan murid (Muhaimin, 2012). Pendidikan tidak
berhenti pada penguasaan materi tetapi membentuk karakter utuh. Sistem ini memastikan
nilai-nilai agama tertanam secara mendalam pada anak.

Madrasah klasik juga menghadapi tantangan dalam menyebarkan ilmu ke berbagai wilayah.
Transportasi dan komunikasi terbatas membuat penyebaran ilmu lambat. Guru sering
berpindah tempat untuk mengajar dan membimbing murid baru. Anak-anak belajar dengan
berbagai latar belakang budaya dan sosial. Perbedaan ini menuntut fleksibilitas guru dalam
metode pengajaran. Pendidikan harus menyesuaikan materi dengan konteks lokal tanpa
mengurangi nilai agama. Ramayulis sebagai pakar metodologi pendidikan Islam menyatakan
bahwa madrasah klasik menekankan adaptasi metode pembelajaran sesuai konteks lokal agar
nilai agama tetap relevan (Ramayulis, 2011). Proses ini membentuk generasi yang mampu
mengintegrasikan ilmu dan kehidupan sosial. Anak-anak belajar memaknai ilmu sebagai bagian
dari tanggung jawab sosial dan spiritual. Sistem ini menjadi landasan perkembangan
pendidikan Islam di masa berikutnya.

C. Masa Petkembangan Pendidikan Islam di Nusantara

Pendidikan Islam di Nusantara berkembang melalui pesantren, surau, dan madrasah sejak
masuknya Islam ke wilayah Asia Tenggara. Anak-anak belajar Al-Qur’an, figh dasar, dan
akhlak yang sesuai dengan kehidupan sehari-hari. Proses pembelajaran bersifat fleksibel,
menyesuaikan kondisi sosial budaya setempat. Anak-anak belajar melalui hafalan, praktik
ibadah, dan pembiasaan nilai secara berulang. Lingkungan sosial masyarakat menjadi ruang
belajar yang alami. Guru dan ulama lokal berperan sebagai pengajar sekaligus pembimbing
moral. Nilai agama ditanamkan melalui kegiatan sehari-hari yang nyata. Abdul Majid sebagai
dosen pendidikan Islam menyatakan bahwa pendidikan Islam di Nusantara menekankan
praktik ibadah, akhlak, dan keterhubungan dengan budaya lokal agar pembelajaran relevan
(Abdul Majid, 2014). Proses ini membentuk generasi yang religius dan menghargai adat
istiadat setempat. Pendidikan menjadi sarana integrasi spiritual dan sosial anak.

Pesantren berkembang menjadi lembaga pendidikan utama yang menggabungkan
pendidikan formal dan informal. Anak-anak belajar sambil mengikuti kehidupan komunitas
pesantren. Materi pelajaran mencakup Al-Qur’an, hadis, figh, dan ilmu bahasa Arab. Anak
belajar disiplin, kerja sama, dan tanggung jawab sosial. Guru dan kyai menjadi teladan yang
ditkuti anak dalam kehidupan schari-hari. Aktivitas keagamaan harian menjadi sarana
internalisasi nilai. Pendidikan tidak berhenti di ruang kelas tetapi menyebar ke setiap kegiatan
komunitas. Ramayulis sebagai pakar metodologi pendidikan Islam menyatakan bahwa
pesantren menckankan pendidikan holistik yang menggabungkan aspek kognitif, afektif, dan
psikomotorik melalui pengalaman sehari-hari (Ramayulis, 2011). Proses ini membentuk
karakter religius yang kuat dan adaptif. Anak belajar nilai ibadah secara alami melalui

kehidupan pesantren.

1702



Pendidikan Islam di Nusantara menyesuaikan metode dan materi dengan konteks lokal.
Anak-anak belajar nilai agama dengan cara yang mudah dipahami dan dekat dengan kehidupan
mereka. Cerita, praktik ibadah, dan permainan menjadi sarana efektif. Metode ini membantu
anak menyerap nilai tanpa merasa terbebani. Lingkungan sosial berperan mendukung
internalisasi nilai. Anak-anak belajar memahami hikmah ibadah dan makna moral dari interaksi
sehari-hari. Abdul Wahid sebagai dosen sejarah pendidikan Islam menyatakan bahwa
pendidikan Islam di Nusantara menekankan keselarasan antara nilai agama dan budaya lokal
agar anak mampu menginternalisasi ilmu dan akhlak (Abdul Wahid, 2010). Proses ini
menumbuhkan kesadaran religius yang kontekstual. Anak belajar mengamalkan ajaran Islam
dengan penuh rasa cinta. Pendidikan menjadi pengalaman hidup yang menyenangkan dan
bermakna.

Perkembangan pendidikan Islam di Nusantara terus beradaptasi seiring zaman dan
kebutuhan masyarakat. Madrasah mulai memformalkan kurikulum untuk menyesuaikan
tuntutan pendidikan modern. Anak-anak tetap belajar nilai ibadah, akhlak, dan ilmu agama.
Peran guru tetap menjadi pusat bimbingan dan teladan. Inovasi metode pembelajaran mulai
diterapkan untuk menarik minat anak. Pendidikan tetap mengedepankan keseimbangan antara
nilai tradisi dan modernitas. Muhaimin sebagai guru besar pendidikan Islam menyatakan
bahwa pendidikan Islam di Nusantara berkembang adaptif, menyesuaikan kebutuhan sosial
sambil mempertahankan nilai spiritual dan moral (Muhaimin, 2012). Anak-anak belajar
beragama sekaligus membangun karakter sosial. Sistem ini menyiapkan generasi yang religius,
disiplin, dan kritis. Pendidikan Islam di Nusantara menjadi jembatan antara warisan klasik dan
tuntutan kontemporer.

D. Modernisasi Pendidikan Islam: Integrasi Kurikulum dan Teknologi

Pendidikan Islam modern menekankan integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum untuk
menghadapi tuntutan abad 21. Kurikulum madrasah dan sekolah Islam dirancang agar
seimbang antara kompetensi religius dan akademik. Anak-anak belajar figh, Al-Qur’an, akhlak,
sekaligus ilmu sains dan matematika. Teknologi mulai digunakan sebagai media belajar agar
materi lebih mudah dipahami dan menarik. Media visual, video interaktif, dan aplikasi
pendidikan menjadi sarana pendukung. Guru berperan sebagai fasilitator sekaligus
pembimbing nilai dan karakter. Anak belajar dengan cara yang lebih variatif dan kontekstual.
E Mulyasa sebagai pakar manajemen pendidikan menyatakan bahwa integrasi kurikulum dan
teknologi meningkatkan efektivitas dan daya tarik pembelajaran anak (E Mulyasa, 2013).
Proses ini membuat anak lebih aktif dan kreatif dalam belajar. Pendidikan menjadi
pengalaman yang menyenangkan sekaligus bermakna.

Penggunaan teknologi membantu anak memahami konsep abstrak dengan lebih konkret.
Anak dapat menonton tutorial ibadah, simulasi wudhu, dan praktik shalat melalui media
digital. Hal ini membuat pembelajaran figh lebih relevan dengan dunia mereka. Guru tetap
membimbing agar anak tidak hanya fokus pada teknologinya tetapi memahami makna ibadah.
Anak belajar memadukan pengetahuan digital dan nilai agama secara seimbang. Ramayulis
sebagai pakar metodologi pendidikan Islam menyatakan bahwa penggunaan teknologi dalam
pendidikan Islam harus dipandu agar tetap menekankan nilai moral dan religius (Ramayulis,
2011). Teknologi menjadi alat bukan tujuan. Anak belajar memanfaatkan media untuk

1703



mendukung pemahaman nilai. Sistem ini menumbuhkan literasi digital yang selaras dengan
ajaran agama. Anak menjadi generasi yang adaptif dan bertanggung jawab.

Madrasah modern menghadapi tantangan untuk mempertahankan nilai tradisi sambil
memanfaatkan inovasi teknologi. Anak-anak hidup di dunia digital yang cepat dan penuh
distraksi. Materi pembelajaran harus tetap menekankan kedisiplinan, ketekunan, dan nilai
spiritual. Guru perlu kreatif menggabungkan metode tradisional dan modern agar anak tetap
tertarik. Nilai ibadah dan akhlak harus hadir dalam setiap aktivitas pembelajaran. Muhaimin
sebagai guru besar pendidikan Islam menyatakan bahwa pendidikan Islam modern harus
mampu menyeimbangkan tradisi dan inovasi agar anak tetap memahami nilai agama secara
mendalam (Muhaimin, 2012). Anak belajar menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman
tanpa kehilangan nilai. Pembelajaran menjadi relevan dan bermakna. Anak merasa dekat
dengan agama sekaligus siap menghadapi dunia modern. Pendidikan membentuk generasi
yang seimbang secara religius, intelektual, dan sosial.

Integrasi kurikulum dan teknologi membuka peluang pendidikan Islam lebih luas dan
inklusif. Anak-anak dari berbagai wilayah dapat mengakses materi digital dan pembelajaran
daring. Guru dapat memonitor perkembangan anak lebih efektif melalui platform digital.
Kolaborasi antara sekolah, orang tua, dan masyarakat menjadi lebih mudah. Anak tetap belajar
nilai ibadah, akhlak, dan ilmu agama meski di dunia virtual. Abdul Majid sebagai dosen
pendidikan Islam menyatakan bahwa integrasi teknologi dalam pendidikan Islam
memungkinkan akses belajar yang lebih luas dan merata sekaligus mempertahankan nilai moral
dan religius (Abdul Majid, 2014). Proses ini memperkuat pembelajaran kolaboratif. Anak
belajar mandiri sekaligus mendapat bimbingan dari guru. Pendidikan Islam modern menjadi
jembatan antara tradisi, inovasi, dan kebutuhan global. Anak siap menjadi generasi yang
beriman, cerdas, dan adaptif.

E. Tantangan dan Arah Perkembangan Pendidikan Islam Masa Kini

Pendidikan Islam masa kini menghadapi tantangan kompleks akibat globalisasi, digitalisasi,
dan perubahan sosial yang cepat. Anak-anak hidup di dunia yang penuh distraksi dari media
sosial dan budaya populer. Kurikulum harus mampu menyeimbangkan nilai tradisi dan
tuntutan modern. Guru perlu inovatif dalam metode pembelajaran agar anak tetap tertarik.
Anak-anak membutuhkan bimbingan agar nilai agama tetap relevan dengan kehidupan
mereka. Lingkungan keluarga dan masyarakat berperan penting dalam mendukung
internalisasi nilai. Hasan Langgulung sebagai pakar psikologi pendidikan Islam menyatakan
bahwa lingkungan sosial memengaruhi keberhasilan pendidikan nilai dan karakter anak secara
signifikan (Hasan Langgulung, 2004). Proses pendidikan harus adaptif tanpa mengorbankan
kualitas moral. Anak belajar menyesuaikan diri dengan perubahan zaman. Pendidikan Islam
menjadi sarana membentuk generasi yang kritis dan religius.

Kualitas guru menjadi faktor penentu keberhasilan pendidikan Islam kontemporer. Guru
harus memiliki kompetensi pedagogik dan pengetahuan agama yang memadai. Kurangnya
pelatihan dan persiapan guru menjadi kendala serius di banyak madrasah. Anak-anak berisiko
kehilangan minat jika metode pengajaran monoton dan kurang menarik. Guru petlu
menggabungkan metode tradisional, teknologi, dan pengalaman praktik. Ramayulis sebagai
pakar metodologi pendidikan Islam menyatakan bahwa kualitas pendidikan sangat ditentukan
oleh kompetensi guru dan kemampuan mereka berinovasi dalam pembelajaran (Ramayulis,

1704



2011). Guru berperan sebagai teladan dan fasilitator. Anak belajar lebih efektif ketika guru
mampu mengaitkan nilai agama dengan konteks kehidupan nyata. Pendidikan Islam modern
menuntut guru adaptif dan kreatif. Sistem pembelajaran harus memadukan ilmu dan akhlak
secara harmonis.

Keterbatasan waktu dan fasilitas juga menjadi tantangan dalam implementasi pendidikan
Islam. Materi agama sering terbatas dan tidak selalu dapat dipraktikkan secara menyeluruh.
Anak-anak membutuhkan waktu untuk memahami, menghayati, dan mengamalkan nilai.
Media dan teknologi menjadi alat bantu yang efektif jika digunakan dengan tepat. Kolaborasi
antara sckolah, orang tua, dan masyarakat penting untuk memperkuat pembelajaran nilai.
Abdul Wahid sebagai dosen pendidikan Islam menyatakan bahwa keterbatasan fasilitas dapat
diatasi melalui inovasi pembelajaran dan sinergi komunitas agar pendidikan tetap efektif
(Abdul Wahid, 2010). Anak-anak belajar melalui pengalaman dan bimbingan berkelanjutan.
Pendidikan Islam menjadi lebih holistik ketika keterbatasan diatasi dengan kreativitas. Nilai
ibadah dan akhlak dapat tertanam secara optimal. Pendidikan tetap membentuk generasi yang
religius, disiplin, dan bertanggung jawab.

Arah perkembangan pendidikan Islam masa kini menekankan adaptasi dan inovasi yang
tetap memegang nilai tradisi. Kurikulum harus responsif terhadap kebutuhan sosial, teknologi,
dan perkembangan anak. Anak-anak belajar agama, akhlak, dan ilmu umum secara seimbang.
Guru berperan membimbing, memfasilitasi, dan memberi contoh nyata. Media digital
dimanfaatkan untuk memperluas akses dan meningkatkan pengalaman belajar. Muhaimin
sebagai guru besar pendidikan Islam menyatakan bahwa pendidikan Islam modern harus
menckankan keseimbangan antara tradisi, inovasi, dan nilai spiritual agar relevan dan efektif
(Muhaimin, 2012). Pendidikan harus membentuk generasi yang cerdas, religius, dan adaptif.
Anak belajar nilai ibadah sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari. Pendidikan Islam menjadi
jembatan antara warisan klasik dan tuntutan kontemporer. Sistem ini mempersiapkan anak
menjadi individu yang utuh secara spiritual, intelektual, dan sosial.

KESIMPULAN

Pendidikan Islam telah mengalami perjalanan panjang dari era Nabi hingga era modern
dengan berbagai bentuk dan metode pembelajaran. Pendidikan pada masa awal menekankan
teladan Nabi, pembiasaan nilai moral, dan pengalaman nyata dalam kehidupan sehari-hari.
Madrasah klasik dan pesantren di Nusantara mengembangkan kurikulum yang
menyeimbangkan ilmu agama, akhlak, dan adaptasi terhadap budaya lokal. Era modern
menghadirkan integrasi kurikulum dan teknologi, yang memudahkan akses pembelajaran
sekaligus menuntut guru kreatif dan adaptif. Nilai ibadah dan akhlak tetap menjadi fokus
utama meski metode, media, dan konteks terus berkembang. Pendidikan Islam masa kini
menghadapi tantangan globalisasi, digitalisasi, dan keterbatasan fasilitas, namun tetap mampu
menanamkan karakter religius pada anak. Peran guru, lingkungan sosial, dan media
pembelajaran menjadi faktor kunci keberhasilan pendidikan. Kajian ini menekankan
pentingnya keseimbangan antara tradisi, inovasi, dan nilai spiritual. Dengan pendekatan
literatur, penelitian berhasil mendeskripsikan konsep, praktik, dan tantangan pendidikan Islam
secara komprehensif. Hasil ini memberikan gambaran lengkap bagi pengembangan pendidikan
Islam yang relevan dan inspiratif bagi generasi mendatang.

1705



DAFTAR PUSTAKA

Abdullah Usman. (2005). S¢jarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Rajawali Pers.

Abdul Majid. (2014). Pendidikan Isiam: Teori dan Praktik di Pesantren. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Abdul Wahid. (2010). Madrasah Klasik dan Perkembangan Pendidikan Islam. Y ogyakarta: Pustaka
Pelajar.

E. Mulyasa. (2013). Managemen Pendidikan Islam Kontemporer. Bandung: Rosdakarya.

Hasan Langgulung. (2004). Psikologi Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang.

Muhaimin. (2012). Model Pendidikan Isiam: Tradisi dan Modernitas. Jakarta: Rajawali Pers.

Ramayulis. (2011). Metodologi Pendidikan Isiam di Indonesia. Jakarta: Prenada Media.

Suyanto. (2011). Integrasi lmn dan Moral di Madrasah Klasik. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

Zakiah Daradjat. (1992). Pendidikan Anak Usia Dini dalam Perspektif Islam. Jakarta: Bulan
Bintang.

1706



