
Jurnal Pendidikan dan Keguruan  
Vol. 3 No. 11, Januari 2026, Hal. 1698-1706  

 
e-ISSN: 2986-3295 

 
 

1698 

MASA PERTUMBUHAN DAN PERKEMBANGAN PENDIDIKAN 
ISLAM 

  

Ruwi Anandha Arriya Rahman 
Universitas Muhammad Syafiuddin Sambas 

email: ruwianandhaarriyarahman@gmail.com 
 

Vihas Ariski Sunadi 
Universitas Muhammad Syafiuddin Sambas 

email: ariskiananda12@gmail.com 
 

Khalil Asyhuda 
Universitas Muhammad Syafiuddin Sambas 

email: aduhhud120@gmail.com 
 

Ikhsan Alramadhan 
Universitas Muhammad Syafiuddin Sambas 
email: ikhsanalramadhan670@gmail.com 

 
Jadu Kurniawan 

Universitas Muhammad Syafiuddin Sambas 
email: yesmosze@gmail.com 

 
Sriliza 

Universitas Muhammad Syafiuddin Sambas 
email: sriliza1811@gmail.com 

 

Abstract 
Penelitian ini membahas perkembangan pendidikan Islam dari masa Nabi hingga era 
modern dengan fokus pada konsep, praktik, dan tantangan pembelajaran. Kajian 
menggunakan pendekatan studi pustaka dengan sumber buku-buku referensi untuk 
mendeskripsikan pemahaman nilai ibadah, akhlak, dan karakter religius pada anak. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam terus beradaptasi melalui madrasah 
klasik, pesantren, dan integrasi teknologi modern. Nilai-nilai moral tetap menjadi fokus 
utama meski metode dan media pembelajaran berkembang. Penelitian ini memberikan 
wawasan bagi guru, peneliti, dan pengambil kebijakan untuk mengembangkan 
pendidikan Islam yang relevan dan inspiratif. 
Kata Kunci: pendidikan Islam, madrasah, pesantren, nilai ibadah, karakter religius 

 
Abstrak 

This study examines the development of Islamic education from the Prophet’s era to the modern period, 
focusing on concepts, practices, and learning challenges. The research uses a literature review approach, 
relying solely on books as sources to describe the understanding of worship values, morals, and religious 
character in children. The results show that Islamic education continuously adapts through classical 
madrasas, pesantren, and modern technology integration. Moral values remain the main focus despite 
evolving teaching methods and media. This study provides insights for teachers, researchers, and 
policymakers to develop relevant and inspiring Islamic education. 
Keywords: Islamic education, madrasah, pesantren, worship values, religious character  



1699 

 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam memiliki peran penting dalam membentuk karakter, akhlak, dan 

pengetahuan generasi muda. Sejak era Nabi Muhammad hingga saat ini, sistem pendidikan 

Islam terus berkembang mengikuti zaman dan kebutuhan masyarakat. Di madrasah, anak-anak 

belajar nilai ibadah, akhlak, fiqh dasar, dan Al-Qur’an yang menjadi fondasi religius mereka. 

Perkembangan pendidikan tidak hanya soal penguasaan ilmu, tetapi juga penerapan nilai 

spiritual dalam kehidupan sehari-hari. Tantangan modern, seperti teknologi dan globalisasi, 

membuat proses belajar menjadi lebih dinamis. Banyak sekolah dan madrasah mencoba 

memadukan metode tradisional dan modern agar pendidikan tetap relevan. Anak-anak perlu 

mendapatkan pembelajaran yang menyenangkan tetapi tetap menanamkan nilai-nilai moral. 

Kondisi ini menuntut pendekatan pembelajaran yang kreatif, efektif, dan menyeluruh. 

Kesadaran akan pentingnya pendidikan karakter dan spiritual membuat kajian tentang 

pendidikan Islam semakin menarik untuk diteliti. Hal ini menjadi dasar penting bagi penelitian 

ini. 

Rumusan masalah dalam penelitian ini difokuskan pada beberapa pertanyaan pokok. 

Bagaimana perkembangan pendidikan Islam dari masa Nabi hingga modern? Bagaimana 

konsep dan praktik pembelajaran nilai ibadah dan akhlak di madrasah? Apa tantangan yang 

dihadapi pendidikan Islam dalam menghadapi modernitas dan teknologi? Penelitian ini juga 

ingin mengetahui bagaimana pendidikan Islam menyesuaikan diri dengan konteks lokal di 

Nusantara. Fokus utama adalah pemahaman historis dan kontemporer pendidikan Islam. 

Selain itu, penelitian berusaha menyoroti peran guru, metode, dan media pembelajaran dalam 

membentuk karakter religius anak. Rumusan masalah ini menjadi pedoman untuk menggali 

informasi dari literatur dan buku-buku referensi. Dengan demikian, penelitian tetap sistematis 

meskipun hanya berbasis studi pustaka. Semua pertanyaan tersebut diharapkan terjawab 

melalui analisis literatur secara menyeluruh. Hasilnya dapat memberikan gambaran lengkap 

tentang perjalanan dan dinamika pendidikan Islam. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk memahami dan mendeskripsikan perkembangan 

pendidikan Islam secara menyeluruh. Penelitian bertujuan mengetahui konsep, praktik, dan 

tantangan pendidikan Islam dari masa awal hingga era modern. Selain itu, penelitian ingin 

menyoroti bagaimana pendidikan Islam menanamkan nilai ibadah, akhlak, dan karakter 

religius pada anak-anak. Tujuan lain adalah menampilkan proses adaptasi pendidikan Islam 

terhadap konteks sosial, budaya, dan teknologi di Nusantara. Penelitian ini juga ingin 

memberikan wawasan bagi guru, peneliti, dan pembuat kebijakan pendidikan. Hasil kajian 

diharapkan dapat menjadi bahan pertimbangan untuk pengembangan kurikulum dan metode 

pembelajaran di madrasah. Tujuan utama tetap menekankan keseimbangan antara ilmu, 

akhlak, dan nilai religius. Penelitian ini diharapkan memberi pemahaman yang jelas dan 

komprehensif bagi pembaca. Dengan pendekatan studi pustaka, penelitian berfokus pada 

analisis literatur dan kajian teoritis. Semua tujuan ini dirancang agar pendidikan Islam tetap 

relevan dan inspiratif di era kontemporer. 

 
METODE PENELITIAN 



1700 
 

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan fokus 

pada kajian literatur. Semua data dan informasi diperoleh hanya dari buku-buku, baik buku 

teks, buku referensi pendidikan Islam, maupun buku hasil penelitian terdahulu. Tidak 

dilakukan wawancara maupun observasi lapangan karena penelitian ini bersifat studi 

kepustakaan. Peneliti mengumpulkan, mengklasifikasi, dan menganalisis materi dari sumber-

sumber tertulis untuk memahami perkembangan pendidikan Islam, metode pengajaran, dan 

tantangan pembelajaran di berbagai era. Data dianalisis secara naratif untuk menyajikan hasil 

kajian secara runtut, jelas, dan mudah dipahami. Setiap informasi dikaji kebenarannya dengan 

membandingkan beberapa literatur terkait. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menggali 

konsep, praktik, dan nilai pendidikan Islam secara mendalam. Fokus penelitian tetap pada 

pemahaman historis dan kontemporer pendidikan Islam tanpa interaksi langsung dengan 

responden. Hasil penelitian disajikan dalam bentuk deskripsi analitis yang saling terhubung 

antar era dan tema. Pendekatan ini menekankan pemahaman teoritis dan konseptual secara 

komprehensif melalui kajian buku. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  

A. Masa Awal Pendidikan Islam: Era Nabi dan Sahabat 

Pendidikan Islam pada masa Nabi Muhammad adalah fondasi utama pembentukan 

karakter dan akhlak generasi awal umat. Anak-anak dan orang dewasa belajar mengenal Allah, 

memahami tauhid, dan menjalankan ibadah secara praktis. Proses pembelajaran berlangsung 

dalam suasana rumah, masjid, dan lingkungan sosial. Anak-anak memperoleh nilai melalui 

pengamatan, praktik, dan pengalaman sehari-hari. Nabi Muhammad menjadi teladan utama 

yang diikuti murid dan masyarakat. Keteladanan ini menanamkan disiplin, kejujuran, dan 

kesabaran dalam perilaku anak. Pendidikan tidak terbatas pada hafalan teks tetapi menekankan 

makna dan implementasi dalam kehidupan. Abdullah Usman sebagai pakar sejarah pendidikan 

Islam menyatakan bahwa pendidikan Nabi menekankan pembiasaan nilai moral melalui 

contoh nyata dan interaksi sosial (Abdullah Usman, 2005). Sistem ini menegaskan pentingnya 

integrasi antara ilmu dan akhlak. Proses belajar menjadi pengalaman hidup yang mendalam 

dan berkesan. 

Metode yang digunakan bersifat sederhana namun sangat efektif bagi semua usia. Anak-

anak belajar melalui cerita, doa, dan kegiatan ibadah langsung. Nilai-nilai spiritual seperti 

keikhlasan, kesabaran, dan kepedulian sosial ditanamkan sejak dini. Setiap kegiatan sehari-hari 

menjadi sarana pendidikan moral dan religius. Lingkungan sosial berperan sebagai ruang 

pembiasaan nilai. Anak-anak belajar melalui interaksi dan pengamatan terhadap perilaku orang 

dewasa. Pendidikan Nabi mengutamakan pengalaman dan pembiasaan, bukan tekanan formal. 

Abdul Majid sebagai dosen pendidikan Islam menjelaskan bahwa pendidikan awal Islam 

menekankan nilai moral melalui pengalaman praktis dan pembiasaan anak (Abdul Majid, 

2014). Nilai yang tertanam membentuk karakter religius yang kokoh. Pembelajaran ini 

menciptakan generasi yang mengamalkan ajaran secara sadar dan konsisten. 

Kurikulum pada masa ini tidak formal tetapi terstruktur dalam praktik sehari-hari. Anak-

anak belajar membaca Al-Qur’an, memahami doa, dan menjalankan ibadah dasar. Setiap 

aktivitas disusun sedemikian rupa agar anak belajar dengan rasa cinta dan kesadaran. 

Pendidikan bersifat holistik menyentuh aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik anak. Nilai 



1701 

 

akhlak menjadi tujuan utama selain penguasaan ritual ibadah. Anak-anak diajarkan kesadaran 

sosial melalui interaksi dengan masyarakat. Proses belajar berlangsung dalam suasana hangat 

penuh perhatian dan bimbingan. Muhaimin sebagai guru besar pendidikan Islam menyatakan 

bahwa pendidikan awal Islam menekankan integrasi antara ilmu dan akhlak dengan 

pendekatan yang menyentuh hati anak (Muhaimin, 2012). Sistem ini membangun dasar 

karakter yang kuat. Pendidikan menjadi bagian dari pengalaman hidup yang menyenangkan 

dan penuh makna. 

Pendidikan pada era Nabi juga menekankan fleksibilitas dan adaptasi terhadap 

kemampuan anak. Tidak semua anak belajar dengan cara yang sama. Guru dan orang tua 

menyesuaikan metode berdasarkan usia dan kesiapan psikologis anak. Proses ini 

menumbuhkan rasa percaya diri dan kemampuan mandiri dalam ibadah. Anak-anak merasa 

dekat dengan nilai agama karena pembelajaran bersifat alami dan kontekstual. Pendidikan 

tidak menekankan hukuman tetapi dorongan internal untuk melakukan kebaikan. Zakiah 

Daradjat sebagai psikolog pendidikan Islam menyatakan bahwa pendidikan anak usia dini 

harus bersifat adaptif, konkret, dan berbasis pengalaman untuk menanamkan nilai moral dan 

spiritual (Zakiah Daradjat, 1992). Pendekatan ini menumbuhkan kesadaran religius yang tulus. 

Anak belajar beribadah bukan karena takut tetapi karena cinta. Proses pendidikan ini menjadi 

fondasi utama bagi perkembangan pendidikan Islam di era berikutnya. 

B. Perkembangan Pendidikan Islam pada Masa Kekhalifahan dan Madrasah Klasik 

Pendidikan Islam mulai berkembang pesat pada masa kekhalifahan dengan berdirinya 

berbagai lembaga formal. Madrasah klasik menjadi pusat pengembangan ilmu agama dan 

sosial. Anak-anak dan remaja belajar fiqh, tafsir, hadis, serta ilmu-ilmu keislaman lain secara 

terstruktur. Guru menjadi pusat pengajaran dan penentu kualitas pembelajaran. Materi disusun 

secara hierarkis mulai dari dasar hingga tingkat lanjut. Sistem ini memadukan pengajaran teori 

dan praktik sehingga pembelajaran menjadi menyeluruh. Anak-anak belajar disiplin dan 

tanggung jawab sejak awal. Abdul Wahid sebagai dosen sejarah pendidikan Islam menyatakan 

bahwa madrasah klasik membentuk generasi yang menguasai ilmu dan akhlak secara seimbang 

(Abdul Wahid, 2010). Pendidikan menjadi wahana pengembangan intelektual sekaligus 

karakter religius. Sistem madrasah ini menjadi model pendidikan Islam yang bertahan lama di 

berbagai wilayah. 

Kurikulum madrasah klasik menekankan keseimbangan antara ilmu agama dan 

pembentukan moral. Setiap mata pelajaran dipilih untuk membangun kompetensi spiritual dan 

sosial. Anak-anak belajar memaknai ibadah dan mengaitkannya dengan kehidupan sehari-hari. 

Materi fiqh dan hadis diajarkan melalui metode tanya jawab dan diskusi interaktif. Pendidikan 

menekankan kedalaman pengetahuan, bukan hanya hafalan teks. Anak diajarkan memahami 

sebab dan hikmah hukum Islam. Lingkungan belajar mendukung kolaborasi dan saling 

menghormati. Suyanto sebagai pakar pendidikan Islam menyatakan bahwa madrasah klasik 

menekankan integrasi ilmu dan moral melalui metode diskusi dan pembiasaan praktis 

(Suyanto, 2011). Metode ini membangun kemampuan analisis sekaligus kepekaan sosial. 

Proses belajar berlangsung dalam suasana disiplin dan penuh perhatian guru. 

Peran guru pada masa madrasah klasik sangat dominan dalam membimbing anak. Guru 

bukan hanya pengajar tetapi juga pembimbing moral dan spiritual. Anak-anak meniru perilaku 

guru dalam kehidupan sehari-hari. Keteladanan guru menjadi media internalisasi nilai ibadah 



1702 
 

dan akhlak. Hubungan antara guru dan murid bersifat personal dan penuh kehangatan. Anak-

anak belajar menghargai ilmu dan guru melalui pengalaman langsung. Proses ini 

menumbuhkan sikap hormat, disiplin, dan rasa tanggung jawab. Muhaimin sebagai guru besar 

pendidikan Islam menyatakan bahwa kualitas pendidikan klasik sangat ditentukan oleh 

keteladanan guru dan interaksi personal dengan murid (Muhaimin, 2012). Pendidikan tidak 

berhenti pada penguasaan materi tetapi membentuk karakter utuh. Sistem ini memastikan 

nilai-nilai agama tertanam secara mendalam pada anak. 

Madrasah klasik juga menghadapi tantangan dalam menyebarkan ilmu ke berbagai wilayah. 

Transportasi dan komunikasi terbatas membuat penyebaran ilmu lambat. Guru sering 

berpindah tempat untuk mengajar dan membimbing murid baru. Anak-anak belajar dengan 

berbagai latar belakang budaya dan sosial. Perbedaan ini menuntut fleksibilitas guru dalam 

metode pengajaran. Pendidikan harus menyesuaikan materi dengan konteks lokal tanpa 

mengurangi nilai agama. Ramayulis sebagai pakar metodologi pendidikan Islam menyatakan 

bahwa madrasah klasik menekankan adaptasi metode pembelajaran sesuai konteks lokal agar 

nilai agama tetap relevan (Ramayulis, 2011). Proses ini membentuk generasi yang mampu 

mengintegrasikan ilmu dan kehidupan sosial. Anak-anak belajar memaknai ilmu sebagai bagian 

dari tanggung jawab sosial dan spiritual. Sistem ini menjadi landasan perkembangan 

pendidikan Islam di masa berikutnya. 

 
C. Masa Perkembangan Pendidikan Islam di Nusantara 

Pendidikan Islam di Nusantara berkembang melalui pesantren, surau, dan madrasah sejak 

masuknya Islam ke wilayah Asia Tenggara. Anak-anak belajar Al-Qur’an, fiqh dasar, dan 

akhlak yang sesuai dengan kehidupan sehari-hari. Proses pembelajaran bersifat fleksibel, 

menyesuaikan kondisi sosial budaya setempat. Anak-anak belajar melalui hafalan, praktik 

ibadah, dan pembiasaan nilai secara berulang. Lingkungan sosial masyarakat menjadi ruang 

belajar yang alami. Guru dan ulama lokal berperan sebagai pengajar sekaligus pembimbing 

moral. Nilai agama ditanamkan melalui kegiatan sehari-hari yang nyata. Abdul Majid sebagai 

dosen pendidikan Islam menyatakan bahwa pendidikan Islam di Nusantara menekankan 

praktik ibadah, akhlak, dan keterhubungan dengan budaya lokal agar pembelajaran relevan 

(Abdul Majid, 2014). Proses ini membentuk generasi yang religius dan menghargai adat 

istiadat setempat. Pendidikan menjadi sarana integrasi spiritual dan sosial anak. 

Pesantren berkembang menjadi lembaga pendidikan utama yang menggabungkan 

pendidikan formal dan informal. Anak-anak belajar sambil mengikuti kehidupan komunitas 

pesantren. Materi pelajaran mencakup Al-Qur’an, hadis, fiqh, dan ilmu bahasa Arab. Anak 

belajar disiplin, kerja sama, dan tanggung jawab sosial. Guru dan kyai menjadi teladan yang 

diikuti anak dalam kehidupan sehari-hari. Aktivitas keagamaan harian menjadi sarana 

internalisasi nilai. Pendidikan tidak berhenti di ruang kelas tetapi menyebar ke setiap kegiatan 

komunitas. Ramayulis sebagai pakar metodologi pendidikan Islam menyatakan bahwa 

pesantren menekankan pendidikan holistik yang menggabungkan aspek kognitif, afektif, dan 

psikomotorik melalui pengalaman sehari-hari (Ramayulis, 2011). Proses ini membentuk 

karakter religius yang kuat dan adaptif. Anak belajar nilai ibadah secara alami melalui 

kehidupan pesantren. 



1703 

 

Pendidikan Islam di Nusantara menyesuaikan metode dan materi dengan konteks lokal. 

Anak-anak belajar nilai agama dengan cara yang mudah dipahami dan dekat dengan kehidupan 

mereka. Cerita, praktik ibadah, dan permainan menjadi sarana efektif. Metode ini membantu 

anak menyerap nilai tanpa merasa terbebani. Lingkungan sosial berperan mendukung 

internalisasi nilai. Anak-anak belajar memahami hikmah ibadah dan makna moral dari interaksi 

sehari-hari. Abdul Wahid sebagai dosen sejarah pendidikan Islam menyatakan bahwa 

pendidikan Islam di Nusantara menekankan keselarasan antara nilai agama dan budaya lokal 

agar anak mampu menginternalisasi ilmu dan akhlak (Abdul Wahid, 2010). Proses ini 

menumbuhkan kesadaran religius yang kontekstual. Anak belajar mengamalkan ajaran Islam 

dengan penuh rasa cinta. Pendidikan menjadi pengalaman hidup yang menyenangkan dan 

bermakna. 

Perkembangan pendidikan Islam di Nusantara terus beradaptasi seiring zaman dan 

kebutuhan masyarakat. Madrasah mulai memformalkan kurikulum untuk menyesuaikan 

tuntutan pendidikan modern. Anak-anak tetap belajar nilai ibadah, akhlak, dan ilmu agama. 

Peran guru tetap menjadi pusat bimbingan dan teladan. Inovasi metode pembelajaran mulai 

diterapkan untuk menarik minat anak. Pendidikan tetap mengedepankan keseimbangan antara 

nilai tradisi dan modernitas. Muhaimin sebagai guru besar pendidikan Islam menyatakan 

bahwa pendidikan Islam di Nusantara berkembang adaptif, menyesuaikan kebutuhan sosial 

sambil mempertahankan nilai spiritual dan moral (Muhaimin, 2012). Anak-anak belajar 

beragama sekaligus membangun karakter sosial. Sistem ini menyiapkan generasi yang religius, 

disiplin, dan kritis. Pendidikan Islam di Nusantara menjadi jembatan antara warisan klasik dan 

tuntutan kontemporer. 

D. Modernisasi Pendidikan Islam: Integrasi Kurikulum dan Teknologi 

Pendidikan Islam modern menekankan integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum untuk 

menghadapi tuntutan abad 21. Kurikulum madrasah dan sekolah Islam dirancang agar 

seimbang antara kompetensi religius dan akademik. Anak-anak belajar fiqh, Al-Qur’an, akhlak, 

sekaligus ilmu sains dan matematika. Teknologi mulai digunakan sebagai media belajar agar 

materi lebih mudah dipahami dan menarik. Media visual, video interaktif, dan aplikasi 

pendidikan menjadi sarana pendukung. Guru berperan sebagai fasilitator sekaligus 

pembimbing nilai dan karakter. Anak belajar dengan cara yang lebih variatif dan kontekstual. 

E Mulyasa sebagai pakar manajemen pendidikan menyatakan bahwa integrasi kurikulum dan 

teknologi meningkatkan efektivitas dan daya tarik pembelajaran anak (E Mulyasa, 2013). 

Proses ini membuat anak lebih aktif dan kreatif dalam belajar. Pendidikan menjadi 

pengalaman yang menyenangkan sekaligus bermakna. 

Penggunaan teknologi membantu anak memahami konsep abstrak dengan lebih konkret. 

Anak dapat menonton tutorial ibadah, simulasi wudhu, dan praktik shalat melalui media 

digital. Hal ini membuat pembelajaran fiqh lebih relevan dengan dunia mereka. Guru tetap 

membimbing agar anak tidak hanya fokus pada teknologinya tetapi memahami makna ibadah. 

Anak belajar memadukan pengetahuan digital dan nilai agama secara seimbang. Ramayulis 

sebagai pakar metodologi pendidikan Islam menyatakan bahwa penggunaan teknologi dalam 

pendidikan Islam harus dipandu agar tetap menekankan nilai moral dan religius (Ramayulis, 

2011). Teknologi menjadi alat bukan tujuan. Anak belajar memanfaatkan media untuk 



1704 
 

mendukung pemahaman nilai. Sistem ini menumbuhkan literasi digital yang selaras dengan 

ajaran agama. Anak menjadi generasi yang adaptif dan bertanggung jawab. 

Madrasah modern menghadapi tantangan untuk mempertahankan nilai tradisi sambil 

memanfaatkan inovasi teknologi. Anak-anak hidup di dunia digital yang cepat dan penuh 

distraksi. Materi pembelajaran harus tetap menekankan kedisiplinan, ketekunan, dan nilai 

spiritual. Guru perlu kreatif menggabungkan metode tradisional dan modern agar anak tetap 

tertarik. Nilai ibadah dan akhlak harus hadir dalam setiap aktivitas pembelajaran. Muhaimin 

sebagai guru besar pendidikan Islam menyatakan bahwa pendidikan Islam modern harus 

mampu menyeimbangkan tradisi dan inovasi agar anak tetap memahami nilai agama secara 

mendalam (Muhaimin, 2012). Anak belajar menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman 

tanpa kehilangan nilai. Pembelajaran menjadi relevan dan bermakna. Anak merasa dekat 

dengan agama sekaligus siap menghadapi dunia modern. Pendidikan membentuk generasi 

yang seimbang secara religius, intelektual, dan sosial. 

Integrasi kurikulum dan teknologi membuka peluang pendidikan Islam lebih luas dan 

inklusif. Anak-anak dari berbagai wilayah dapat mengakses materi digital dan pembelajaran 

daring. Guru dapat memonitor perkembangan anak lebih efektif melalui platform digital. 

Kolaborasi antara sekolah, orang tua, dan masyarakat menjadi lebih mudah. Anak tetap belajar 

nilai ibadah, akhlak, dan ilmu agama meski di dunia virtual. Abdul Majid sebagai dosen 

pendidikan Islam menyatakan bahwa integrasi teknologi dalam pendidikan Islam 

memungkinkan akses belajar yang lebih luas dan merata sekaligus mempertahankan nilai moral 

dan religius (Abdul Majid, 2014). Proses ini memperkuat pembelajaran kolaboratif. Anak 

belajar mandiri sekaligus mendapat bimbingan dari guru. Pendidikan Islam modern menjadi 

jembatan antara tradisi, inovasi, dan kebutuhan global. Anak siap menjadi generasi yang 

beriman, cerdas, dan adaptif. 

E. Tantangan dan Arah Perkembangan Pendidikan Islam Masa Kini 

Pendidikan Islam masa kini menghadapi tantangan kompleks akibat globalisasi, digitalisasi, 

dan perubahan sosial yang cepat. Anak-anak hidup di dunia yang penuh distraksi dari media 

sosial dan budaya populer. Kurikulum harus mampu menyeimbangkan nilai tradisi dan 

tuntutan modern. Guru perlu inovatif dalam metode pembelajaran agar anak tetap tertarik. 

Anak-anak membutuhkan bimbingan agar nilai agama tetap relevan dengan kehidupan 

mereka. Lingkungan keluarga dan masyarakat berperan penting dalam mendukung 

internalisasi nilai. Hasan Langgulung sebagai pakar psikologi pendidikan Islam menyatakan 

bahwa lingkungan sosial memengaruhi keberhasilan pendidikan nilai dan karakter anak secara 

signifikan (Hasan Langgulung, 2004). Proses pendidikan harus adaptif tanpa mengorbankan 

kualitas moral. Anak belajar menyesuaikan diri dengan perubahan zaman. Pendidikan Islam 

menjadi sarana membentuk generasi yang kritis dan religius. 

Kualitas guru menjadi faktor penentu keberhasilan pendidikan Islam kontemporer. Guru 

harus memiliki kompetensi pedagogik dan pengetahuan agama yang memadai. Kurangnya 

pelatihan dan persiapan guru menjadi kendala serius di banyak madrasah. Anak-anak berisiko 

kehilangan minat jika metode pengajaran monoton dan kurang menarik. Guru perlu 

menggabungkan metode tradisional, teknologi, dan pengalaman praktik. Ramayulis sebagai 

pakar metodologi pendidikan Islam menyatakan bahwa kualitas pendidikan sangat ditentukan 

oleh kompetensi guru dan kemampuan mereka berinovasi dalam pembelajaran (Ramayulis, 



1705 

 

2011). Guru berperan sebagai teladan dan fasilitator. Anak belajar lebih efektif ketika guru 

mampu mengaitkan nilai agama dengan konteks kehidupan nyata. Pendidikan Islam modern 

menuntut guru adaptif dan kreatif. Sistem pembelajaran harus memadukan ilmu dan akhlak 

secara harmonis. 

Keterbatasan waktu dan fasilitas juga menjadi tantangan dalam implementasi pendidikan 

Islam. Materi agama sering terbatas dan tidak selalu dapat dipraktikkan secara menyeluruh. 

Anak-anak membutuhkan waktu untuk memahami, menghayati, dan mengamalkan nilai. 

Media dan teknologi menjadi alat bantu yang efektif jika digunakan dengan tepat. Kolaborasi 

antara sekolah, orang tua, dan masyarakat penting untuk memperkuat pembelajaran nilai. 

Abdul Wahid sebagai dosen pendidikan Islam menyatakan bahwa keterbatasan fasilitas dapat 

diatasi melalui inovasi pembelajaran dan sinergi komunitas agar pendidikan tetap efektif 

(Abdul Wahid, 2010). Anak-anak belajar melalui pengalaman dan bimbingan berkelanjutan. 

Pendidikan Islam menjadi lebih holistik ketika keterbatasan diatasi dengan kreativitas. Nilai 

ibadah dan akhlak dapat tertanam secara optimal. Pendidikan tetap membentuk generasi yang 

religius, disiplin, dan bertanggung jawab. 

Arah perkembangan pendidikan Islam masa kini menekankan adaptasi dan inovasi yang 

tetap memegang nilai tradisi. Kurikulum harus responsif terhadap kebutuhan sosial, teknologi, 

dan perkembangan anak. Anak-anak belajar agama, akhlak, dan ilmu umum secara seimbang. 

Guru berperan membimbing, memfasilitasi, dan memberi contoh nyata. Media digital 

dimanfaatkan untuk memperluas akses dan meningkatkan pengalaman belajar. Muhaimin 

sebagai guru besar pendidikan Islam menyatakan bahwa pendidikan Islam modern harus 

menekankan keseimbangan antara tradisi, inovasi, dan nilai spiritual agar relevan dan efektif 

(Muhaimin, 2012). Pendidikan harus membentuk generasi yang cerdas, religius, dan adaptif. 

Anak belajar nilai ibadah sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari. Pendidikan Islam menjadi 

jembatan antara warisan klasik dan tuntutan kontemporer. Sistem ini mempersiapkan anak 

menjadi individu yang utuh secara spiritual, intelektual, dan sosial. 

 
KESIMPULAN 

Pendidikan Islam telah mengalami perjalanan panjang dari era Nabi hingga era modern 

dengan berbagai bentuk dan metode pembelajaran. Pendidikan pada masa awal menekankan 

teladan Nabi, pembiasaan nilai moral, dan pengalaman nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

Madrasah klasik dan pesantren di Nusantara mengembangkan kurikulum yang 

menyeimbangkan ilmu agama, akhlak, dan adaptasi terhadap budaya lokal. Era modern 

menghadirkan integrasi kurikulum dan teknologi, yang memudahkan akses pembelajaran 

sekaligus menuntut guru kreatif dan adaptif. Nilai ibadah dan akhlak tetap menjadi fokus 

utama meski metode, media, dan konteks terus berkembang. Pendidikan Islam masa kini 

menghadapi tantangan globalisasi, digitalisasi, dan keterbatasan fasilitas, namun tetap mampu 

menanamkan karakter religius pada anak. Peran guru, lingkungan sosial, dan media 

pembelajaran menjadi faktor kunci keberhasilan pendidikan. Kajian ini menekankan 

pentingnya keseimbangan antara tradisi, inovasi, dan nilai spiritual. Dengan pendekatan 

literatur, penelitian berhasil mendeskripsikan konsep, praktik, dan tantangan pendidikan Islam 

secara komprehensif. Hasil ini memberikan gambaran lengkap bagi pengembangan pendidikan 

Islam yang relevan dan inspiratif bagi generasi mendatang. 



1706 
 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah Usman. (2005). Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Rajawali Pers. 
Abdul Majid. (2014). Pendidikan Islam: Teori dan Praktik di Pesantren. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 
Abdul Wahid. (2010). Madrasah Klasik dan Perkembangan Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 
E. Mulyasa. (2013). Manajemen Pendidikan Islam Kontemporer. Bandung: Rosdakarya. 
Hasan Langgulung. (2004). Psikologi Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 
Muhaimin. (2012). Model Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernitas. Jakarta: Rajawali Pers. 
Ramayulis. (2011). Metodologi Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Prenada Media. 
Suyanto. (2011). Integrasi Ilmu dan Moral di Madrasah Klasik. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Zakiah Daradjat. (1992). Pendidikan Anak Usia Dini dalam Perspektif Islam. Jakarta: Bulan 

Bintang. 


