Jurnal Pendidikan dan Keguruan
Vol. 3 No. 11, Januari 2026, Hal. 1676-1689 e-ISSN: 2986-3295

MASA PEMBAHARUAN PENDIDIKAN ISLAM

Nadya Fadhilah
Universitas Sultan Muhammad Syafiuddin Sambas
nadya836dy@gmail.com

Nur Asikin
Universitas Sultan Muhammad Syafiuddin Sambas
nur09asikin@gmail.com

Anggun
Universitas Sultan Muhammad Syafiuddin Sambas
anggunsarastika04@gmail.com

Lutfi Nurmaidah
Universitas Sultan Muhammad Syafiuddin Sambas
lutfinurmaidah72@gmail.com

Widya Nur Asyifa
Universitas Sultan Muhammad Syafiuddin Sambas
wnur999999@gmail.com

Sriliza
Universitas Sultan Muhammad Syafiuddin Sambas
stilizal811(@gmail.com

Abstract
This study aims to examine the period of Islamic education reform and analyze its background,
challenges, and impacts on the Islamic education system. The main issues addressed in this research are
the lag of Islamic education in responding to scientific and technological developments and the demands of
the modern era, as well as the dualism between traditional and modern educational systems. This research
employs a qualitative method with a library research approach by reviewing various written sources,
including books, academic journals, and relevant documents related to Islamic education reform. The data
are analyzed wusing a descriptive-analytical technique to obtain a comprebensive and systematic
understanding. The results show that Islamic education reform is characterized by efforts to integrate
religions and  general fknowledge, curriculum renewal, innovation in teaching methods, and the
strengthening of Islamic educational institutions to face global challenges without neglecting Islamic values.
Therefore, Lslamic education reform plays a strategic role in producing knowledgeable, ethical, and adaptive
Muslim generations in a changing world.
Keywords: Reform, Islamic Education, Modernization, Curriculun, Knowledge Integration.

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji masa pembaharuan pendidikan Islam serta
menganalisis latar belakang, tantangan, dan dampaknya terhadap sistem pendidikan Islam.
Masalah utama yang dibahas dalam penelitian ini adalah ketertinggalan pendidikan Islam
dalam merespons perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan tuntutan zaman
modern, serta adanya dualisme pendidikan antara sistem tradisional dan modern.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan

1676


mailto:wnur999999@gmail.com

(library research) melalui penelaahan berbagai sumber tertulis, seperti buku, jurnal ilmiah,
dan dokumen yang relevan dengan tema pembaharuan pendidikan Islam. Data dianalisis
menggunakan teknik deskriptif-analitis untuk memperoleh pemahaman yang mendalam
dan sistematis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pembaharuan pendidikan Islam
ditandai dengan upaya integrasi ilmu agama dan ilmu umum, pembaruan kurikulum,
inovasi metode pembelajaran, serta penguatan peran lembaga pendidikan Islam agar
mampu bersaing dan beradaptasi dengan perkembangan global tanpa mengabaikan nilai-
nilai keislaman. Pembaharuan ini menjadi langkah strategis dalam membentuk generasi
Muslim yang berilmu, berakhlak, dan responsif terhadap perubahan zaman.
Kata Kunci: Pembaharuan, Pendidikan Islam, Modernisasi, Kurikulum, Integrasi Ilmu.

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam adalah salah satu fondasi penting dalam membangun peradaban umat
Islam.Tidak hanya berperan sebagai sarana untuk mengajar ilmu pengetahuan, pendidikan Islam
juga berfungsi sebagai alat untuk menanamkan nilai-nilai keislaman yang berasal dari Al-Qur’an
dan Sunnah. Seiring berjalannya waktu, pendidikan Islam telah mengalami perubahan yang
cukup rumit, mulai dari masa-masa kejayaan hingga masa-masa melambat. Perubahan ini
dipengaruhi oleh berbagai faktor, baik dari dalam maupun luar, seperti perubahan sosial, politik,
budaya, serta kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. Dalam konteks ini, munculnya masa
pembaharuan dalam pendidikan Islam menjadi jawaban atas tantangan-tantangan yang dihadapi
umat Islam, terutama sejak abad ke-18 hingga awal abad ke-20.

Masa pembaharuan pendidikan Islam menunjukkan adanya kesadaran baru di kalangan
pemikir Muslim tentang pentingnya memperbarui sistem pendidikan agar dapat menjawab
tantangan dari dunia modern tanpa kehilangan identitas keislamannya. Dulu, pendidikan Islam
lebih bersifat tradisional, berfokus pada teks-teks keagamaan, dan kurang memperhatikan
perkembangan ilmu pengetahuan umum maupun sains modern. Hal ini membuat perbedaan
antara umat Islam dengan dunia Barat yang sedang berkembang pesat di bidang pendidikan,
sains, dan teknologi. Menurut teori modernisasi pendidikan, ketertinggalan suatu masyarakat
biasanya disebabkan oleh sistem pendidikan yang tidak mampu beradaptasi dengan perubahan
zaman. Permasalahan utama yang mendorong lahirnya pembaharuan pendidikan Islam adalah
adanya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, serta lemahnya orientasi pendidikan
terthadap pengembangan daya kritis dan kreativitas peserta didik. Pendidikan Islam lebih
meneckankan aspek kognitif yang sempit, sementara aspek afektif dan psikomotorik kurang
mendapat perhatian. Padahal, dalam perspektif pendidikan Islam holistik, tujuan pendidikan
tidak hanya mencetak individu yang berilmu, tetapi juga berakhlak mulia dan mampu berperan
aktif dalam kehidupan sosial. Hal ini sejalan dengan teori pendidikan integralistik yang
memandang manusia sebagai makhluk yang utuh, mencakup dimensi spiritual, intelektual,
emosional, dan sosial.

Pembaharuan pendidikan Islam juga dipengaruhi oleh interaksi umat Islam dengan
dunia Barat, terutama melalui kolonialisme, misi pendidikan Barat, dan studi ke luar negeri.
Kontak ini membuka wawasan baru tentang pentingnya pembaruan kurikulum, metode
pengajaran, dan manajemen lembaga pendidikan. Tokoh-tokoh pembaharu seperti Jamaluddin
al-Afghani, Muhammad Abduh, dan Rasyid Ridha memandang bahwa kemunduran umat Islam
bukan disebabkan oleh ajaran Islam itu sendiri, melainkan oleh cara umat Islam memahami dan

1677



mengimplementasikan ajaran tersebut, termasuk dalam bidang pendidikan. Mereka menekankan
perlunya kembali kepada ajaran Islam yang murni dengan pendekatan rasional dan kontekstual.
Dari sudut pandang teori rekonstruksionisme pendidikan, pendidikan dianggap sebagai cara
utama untuk memperbaiki masyarakat agar lebih maju dan adil. Masa pembaharuan pendidikan
Islam mencerminkan upaya rekonstruksi ini, yaitu menggabungkan nilai-nilai Islam dengan
pengetahuan modern agar menghasilkan generasi Muslim yang progresif, rasional, dan mampu
bersaing. Pembaharuan ini bukan berarti meniru Barat tanpa pemilihan, melainkan memilih
secara kritis unsur-unsur positif yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Jadi, pembaharuan
pendidikan Islam menekankan prinsip tajdid (pembaruan) tanpa meninggalkan prinsip tsawabit
(nilai-nilai tetap).

Di Indonesia, pembaharuan pendidikan Islam memiliki sifat khas yang dipengaruhi oleh
kondisi sosial, budaya, dan sejarah bangsa. Institusi pendidikan Islam seperti pesantren,
madrasah, dan sekolah Islam modern mengalami perubahan besar dalam kurikulum dan metode
pembelajarannya. Masuknya mata pelajaran umum ke dalam kurikulum madrasah serta
penerapan sistem kelas adalah bagian dari upaya pembaharuan tersebut. Menurut teori
pendidikan kontekstual, suksesnya sebuah sistem pendidikan ditentukan oleh kemampuannya
menyesuaikan diri dengan kebutuhan dan kenyataan masyarakat setempat. Oleh karena itu,
pembaharuan pendidikan Islam di Indonesia tidak bisa dipisahkan dari konteks keindonesiaan
yang plural dan selalu berubah. Masalah yang muncul dalam penelitian terkait masa
pembaharuan pendidikan Islam adalah bagaimana konsep, tujuan, dan penerapan pembaharuan
pendidikan Islam ditetapkan oleh para pemikir Muslim serta sejauh mana relevansinya terhadap
tantangan pendidikan Islam di masa kini. Selain itu, penting juga untuk mengevaluasi seberapa
jauh pembaharuan pendidikan Islam bisa mengatasi perbedaan antara ilmu dan meningkatkan
kualitas pendidikan umat Islam. Penelitian ini relevan karena sampai saat ini pendidikan Islam
masih menghadapi banyak tantangan, seperti kualitas SDM, relevansi kurikulum, dan daya saing
lulusan di era globalisasi.

Berdasarkan penjelasan di atas, pembaharuan pendidikan Islam adalah fase penting
dalam sejarah pendidikan Islam yang bertujuan mengembangkan kejayaan umat melalui
reformasi pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai Islam serta rasionalitas modern. Kajian
terhadap masa pembaharuan ini tidak hanya memiliki nilai historis, tetapi juga mempunyai
dampak teoretis dan praktis bagi pengembangan pendidikan Islam sekarang dan masa depan.
Dengan memahami akar permasalahan dan gagasan pembaharuan pendidikan Islam, diharapkan
dapat dikembangkan model pendidikan Islam yang integratif, fleksibel, dan sesuai dengan
kebutuhan zaman.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research). Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk memahami secara mendalam
konsep, gagasan, dan dinamika masa pembaharuan pendidikan Islam melalui analisis pemikiran
para tokoh, konteks sejarah, serta perkembangan sistem pendidikan Islam pada periode
pembaharuan. Pendekatan kepustakaan relevan digunakan karena objek kajian tidak berupa
gejala lapangan yang dapat diobservasi secara langsung, melainkan berupa data konseptual,
historis, dan teoretis yang bersumber dari literatur ilmiah.

1678



Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, yaitu penelitian yang bertujuan untuk
mendeskripsikan secara sistematis dan faktual mengenai masa pembaharuan pendidikan Islam,
sekaligus menganalisis gagasan, tujuan, serta implikasinya terhadap pengembangan pendidikan
Islam. Pendekatan deskriptif digunakan untuk menggambarkan latar belakang munculnya
pembaharuan pendidikan Islam, karakteristik pembaharuan, serta tokoh-tokoh yang berperan
di dalamnya. Sementara itu, pendekatan analitis digunakan untuk menelaah makna, relevansi,
dan kontribusi pembaharuan pendidikan Islam terhadap sistem pendidikan Islam kontemporer.

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui teknik dokumentasi, yaitu
dengan menelusuri dan mengkaji berbagai sumber tertulis yang relevan dengan topik penelitian.
Teknik dokumentasi dilakukan dengan mengumpulkan buku, artikel jurnal ilmiah, hasil
penelitian, laporan akademik, serta dokumen lain yang membahas sejarah, konsep, dan praktik
pembaharuan pendidikan Islam. Proses pengumpulan data dilakukan secara sistematis dengan
cara membaca, mencatat, mengelompokkan, dan mengklasifikasikan data sesuai dengan fokus
penelitian, yaitu masa pembaharuan pendidikan Islam. Sumber data dalam penelitian ini
dibedakan menjadi sumber data primer dan sumber data sekunder. Sumber data primer berupa
karya-karya ilmiah dan tulisan tokoh-tokoh pembaharu pendidikan Islam, baik yang ditulis
secara langsung oleh tokoh yang bersangkutan maupun karya yang secara khusus membahas
pemikiran mereka. Sumber primer ini mencakup buku dan artikel yang membahas gagasan
pembaharuan pendidikan Islam, konsep integrasi ilmu, serta kritik terhadap sistem pendidikan
Islam tradisional. Sementara itu, sumber data sekunder berupa buku teks, jurnal ilmiah, skripsi,
tesis, disertasi, dan publikasi lain yang relevan dan berfungsi sebagai pendukung, penjelas, serta
penguat analisis terhadap sumber primer.

Penelitian ini menggunakan data kualitatif, yaitu data yang berupa kata, kalimat, narasi,
dan konsep, bukan berupa angka. Data kualitatif ini mencakup pemikiran para tokoh, gagasan
tentang pendidikan, teori pembaharuan, serta penjelasan sejarah mengenai perkembangan
pendidikan Islam pada masa pembaharuan. Data tersebut diperoleh melalui membaca dan
memahami secara mendalam berbagai sumber literatur yang relevan, lalu di interprestasikan
sesuai dengan konteks penelitian. Dengan menggunakan data kualitatif, peneliti dapat
memahami makna dan konsep pembaharuan pendidikan Islam secara lebih luas dan dalam.
Pengolahan data dalam penelitian ini dilakukan dengan metode analisis isi (content
analysis).Metode ini digunakan untuk membaca, memahami, dan menafsirkan isi teks secara
terstruktur, objektif, dan sesuai dengan konteks. Proses analisis data dimulai dengan mengurangi
data menjadi informasi yang relevan dengan topik penelitian. Data yang telah disederhanakan
kemudian disusun sedemikian rupa agar memiliki urutan dan struktur yang jelas. Setelah itu,
dilakukan kesimpulan berdasarkan hasil pemrosesan data.

Selain menggunakan analisis isi, penelitian ini juga menerapkan pendekatan historis dan
teoretis. Pendekatan historis digunakan untuk memahami latar belakang munculnya
pembaharuan pendidikan Islam, kondisi sosial dan politik yang memengaruhinya, serta
perkembangan pendidikan Islam pada masa tersebut. Pendekatan teoretis digunakan untuk
menghubungkan hasil penelitian dengan teori-teori tentang pendidikan Islam dan pembaharuan
pendidikan, sehingga memperkuat analisis penelitian ini, baik secara deskriptif maupun
konseptual. Untuk memastikan keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi
sumber. Teknik ini melibatkan membandingkan data dari berbagai sumber literatur. Dengan

1679



membandingkan pandangan berbagai tokoh dan penulis, diharapkan diperoleh pemahaman
yang lebih obyektif dan menyeluruh mengenai masa pembaharuan pendidikan Islam. Dengan
metode penelitian ini, penelitian diharapkan mampu memberikan gambaran yang utuh dan
analisis yang mendalam mengenai konsep serta relevansi pembaharuan pendidikan Islam
terhadap tantangan pendidikan di era modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Pengertian Pembaharuan Pendidikan Islam

Kata "pembaruan" secara etimologi berasal dari kata "baru" yang berarti sesuatu yang
belum pernah dilihat sebelumnya. Kata ini kemudian ditambahkan awalan "pe" dan akhiran
"an" sehingga menjadi kata baku "pembaruan", yang artinya proses, cara, atau tindakan
memperbarui. Beberapa istilah lain sering dikaitkan dengan pembaruan. Dalam bahasa Arab,
istilah yang memiliki arti mirip dengan pembaruan adalah "tajdid". Dalam bahasa Inggrtis,
pembaruan biasanya disebut "modernization". Selain itu, ada beberapa kata lain yang
memiliki arti serupa, antara lain: "renewel" (artinya pembaruan atau perpanjangan),
"modernisasi", "reconstruction" (artinya pengembalian seperti semula), dan "reaktualisasi”
(artinya penyegaran). Pergeseran dari sistem Bretton Woods yang terikat pada emas ke sistem
uang fiat pada tahun 1971 sering dikaitkan dengan proses modernisasi. Menurut Muljono
Damopolii, istilah modernisasi dan modernisme sering disamakan, meskipun pada
kenyataannya kedua istilah tersebut memiliki perbedaan mendasar, baik dalam pengertian
maupun konteksnya. Modernisasi biasanya merujuk pada proses perubahan sikap dan
mentalitas masyarakat agar bisa beradaptasi dengan kehidupan masa kini. Sementara
modernisme lebih diartikan sebagai gerakan yang bertujuan mereinterpretasikan doktrin
tradisional agar sesuai dengan aliran-aliran modern dalam filsafat, sejarah, dan ilmu
pengetahuan.

Dalam pandangan Harun Nasution, pembaruan sering disebut sebagai modernisasi dan
modernisme, yang dalam konteks masyarakat Barat berarti upaya mengubah gagasan, adat,
dan institusi lama agar sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi
modern. Cece Wijaya dalam karya H. Bahaking Rama menyatakan bahwa perbaharuan secara
terminologis berarti perubahan yang baru dan berkualitas, berbeda dari yang sebelumnya,
serta dilakukan secara sengaja untuk meningkatkan kemampuan demi mencapai tujuan
tertentu. Selain itu, H. Bahaking Rama juga menegaskan bahwa pengertian pembaharuan bisa
dimaknai sebagai inovasi yang berbeda dari konsep invention, yang merujuk pada penemuan
sesuatu yang benar-benar baru sebagai hasil kreativitas manusia. Makna pembaharuan
bersifat variatif, tergantung pada aspek kehidupan yang dituju. Pembaruan dalam sektor
pendidikan terjadi seiring pergeseran sistem global dari Bretton Woods yang berlandaskan
sistem emas ke sistem uang kertas pada tahun 1971. Dalam masa Bretton Woods, mata uang
seperti pound Inggris (GBP), rupiah Indonesia (IDR), dan mata uang Eropa didasarkan pada
nilai emas, sehingga memiliki stabilitas nilai tinggi. Pada masa ini, upaya untuk mencapai
efisiensi maksimal dilakukan dengan memanfaatkan temuan-temuan terkini di bidang ilmu
pengetahuan dan pendidikan. Pembaruan dalam sistem pendidikan Islam merujuk pada

perubahan dari sistem tradisional yang berpola satu pemimpin (mono leader) ke sistem

1680



belajar klasikal yang dikelola secara kolektif oleh jamaah atau organisasi dengan berlandaskan
musyawarah.

Pembaruan merupakan upaya untuk melakukan perubahan di berbagai aspek termasuk
pendidikan, guna meningkatkan kinerja sistem secara menyeluruh untuk meraih hasil yang
lebih baik sesuai dengan tantangan dan dinamika masyarakat. Secara khusus, pembaruan
dalam aspek pendidikan Islam dilakukan karena ketertinggalan umat Islam dalam merespons
perkembangan zaman. Untuk itu, diperlukan upaya dalam menata kembali struktur sosial,
politik, pendidikan, dan keilmuan yang ketinggalan zaman, termasuk struktur pendidikan
Islam itu sendiri. Hal ini merupakan bentuk pembaruan dalam ranah pemikiran kelembagaan
Islam. Pembaruan pendidikan Islam merupakan bentuk reformasi, restrukturisasi, dan
inovasi secara islami yang bertujuan untuk menyesuaikan diri dengan dinamika masyarakat
serta memenuhi tuntutan dan kebutuhan masyarakat era pasar bebas. Pembaruan dalam
pendidikan Islam tidak harus berarti meninggalkan agama. Tidaklah harus terjadi pembaruan
apabila agama ditinggalkan. Pembaruan akan terjadi apabila tradisi yang bertolak belakang
dengan perkembangan zaman ditinggalkan. Islam tidak melarang pembaruan selama tidak
melanggar prinsip-prinsip agama. Pembaruan pendidikan Islam seharusnya dilakukan oleh
generasi muda dan para sarjana muslim agar dapat berkompetisi di ranah global yang kian
hari semakin mendorong intelektual manusia untuk berpikir dan berinovasi. Oleh karena itu,
pembaruan pendidikan Islam sebaiknya dimulai dan digenjot dari aspek sistem dan
kelembagaan. Pembaruan pendidikan Islam harus beradaptasi dengan konteks dan
kebutuhan kemodernan sekaligus tetap sejalan dengan spirit al-Quran dan hadis.

. Lembaga-Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia

Munculnya beberapa organisasi atau lembaga Islam di Indonesia semakin banyak karena
didorong oleh semangat patriotisme dan rasa nasionalisme yang mulai tumbubh, serta sebagai
respons terhadap berbagai kesulitan yang terjadi di tengah masyarakat Indonesia pada akhir
abad ke-19. Masyarakat pada masa itu mengalami kemunduran yang sangat besar, yang
disebabkan oleh eksploitasi yang terjadi. Politik pemerintah kolonial Belanda berusaha
membatasi kebangkitan rakyat Indonesia dengan berbagai cara, termasuk melalui pendidikan.
Namun, upaya ini tidak berhasil, justru semakin memicu kesadaran tokoh-tokoh organisasi
Islam untuk berjuang melawan penjajah. Merecka mengembangkan rasa nasionalisme di
tengah masyarakat melalui pendidikan. Dengan semangat nasionalisme yang tinggi,
kesadaran berorganisasi muncul dan membawa perkembangan baru di bidang pendidikan.
Akhirnya muncul perguruan tinggi nasional yang didukung oleh usaha-usaha swasta yang
berkembang pesat sejak awal abad ke-20. Para pemimpin pergerakan nasional berharap
mengubah keterbelakangan rakyat Indonesia. Mereka menyadari bahwa pendidikan nasional
harus segera dimasukkan dalam agenda perjuangan mereka. Maka, muncullah sekolah swasta
yang didirikan oleh para pendiri kemerdekaan. Awalnya, sekolah-sekolah ini memiliki dua
corak yaitu sebagai berikut :
1. Sesuai dengan arah politik, seperti Taman Siswa yang didirikan di Yogyakarta, Sekolah

Sarikat Rakyat di Semarang yang berhaluan komunis, Ksatria Institut yang didirikan oleh

Dr. Douwes Dekker di Bandung, Perguruan Rakyat di Jakarta dan Bandung,.

1681



2. Sesuai dengan ajaran agama Islam, seperti Sekolah-Sekolah Serikat Islam, Sekolah
Muhammadiyah, Sumatera Tawalib di Padang Panjang, Sekolah Nahdlatul Ulama (NU),
Sekolah Persatuan Umat Islam (PUI), Sekolah Al-Jami'atul Wasliyah, Sekolah Al-Irsyad,
Sekolah Normal Islam. Masih banyak lagi sekolah lain yang didirikan oleh organisasi
Islam atau perorangan di berbagai kawasan kepulauan Indonesia, baik dalam bentuk
pondok pesantren maupun madrasah.

Dalam tulisan ini, penulis akan membahas mengenai organisasi Jam’iat Khair yang lebih
dikenal dengan nama Jam’iat Khair. Organisasi ini didirikan di Jakarta pada tanggal 17 Juli
1905. Mayoritas anggotanya adalah orang-orang Arab, tetapi tidak menutup kemungkinan
bagi setiap muslim untuk menjadi anggota tanpa diskriminasi asal usul. Umumnya anggota
dan pimpinannya terdiri dari orang-orang yang memiliki waktu luang untuk berkembangnya
organisasi tanpa mengorbankan usaha pencarian natkah. Ada dua bidang kegiatan yang
menjadi prioritas organisasi ini, yaitu pendirian dan pembinaan satu sekolah dasar serta
pengiriman anak-anak muda ke Turki untuk melanjutkan studi. Sedangkan bidang kedua
sering terhambat karena kekurangan biaya serta karena tidak seorang pun dari mereka yang
dikirim ke Timur Tengah memainkan peran penting setelah kembali ke Indonesia.

Sekolah dasar Jam’iat Khair tidak hanya mempelajari pengetahuan agama, tetapi juga
berbagai pengetahuan umum lainnya, seperti berhitung, sejarah (umumnya sejarah Islam),
ilmu bumi, dan sebagainya. Kurikulum sekolah dan jenjang kelas telah disusun dan
diorganisir. Bahasa pengantar yang digunakan adalah bahasa Indonesia atau Melayu. Selain
anak-anak keturunan Arab, anak-anak Indonesia asli juga terdaftar di sekolah ini, yang
kebanyakan berasal dari Lampung. Bahasa Belanda tidak diajarkan, dan sebagai gantinya,
bahasa Inggris menjadi pelajaran wajib. Untuk memenuhi tenaga guru yang berkualitas,
Jam’iat Khair mendatangkan guru-guru dari daerah-daerah bahkan dari luar negeri untuk
mengajar di sekolah tersebut. Pada tahun 1907, Haji Muhammad Mansur, seorang guru dari
Padang, diminta untuk mengajar di sekolah tersebut karena pengetahuannya yang luas dalam
bidang agama dan kemampuannya dalam bahasa Melayu. Kemudian Al-Hasyimi didatangkan
dari Tunis sekitar tahun 1911, yang selain mengajar juga mengintroduksi gerakan.

Kepanduan dan olahraga di lingkungan sekolah. Dia terkenal sebagai orang yang pertama
kali mendirikan gerakan kepanduan di kalangan orang-orang Islam di Indonesia. Termasuk
tiga orang guru yang didatangkan dari Arab, mereka adalah Syekh Ahmad Surkati dari Sudan,
Syekh Muhammad Taib dari Maroko, dan Syekh Muhammad Abdul Hamid dari Mekah. Satu
hal yang penting bahwa Jam’iat Khair yang pertama memulai organisasi dengan bentuk
modern dalam masyarakat Islam (dengan AD/ART, daftar anggota yang tercatat, rapat-rapat
secara berkala), dan yang mendirikan suatu lembaga pendidikan dengan sistem yang bisa
dikatakan telah modern (kurikulum, kelas, pemakaian bangku, papan tulis, buku pelajaran
yang bergambar). Meskipun tujuan asalnya hanya mengenai pendidikan agama, akan tetapi
usaha Jam’iat Khair kemudian meluas sampai pada mengurus penyiaran Islam, perpustakaan
dan surat kabar (26 Januari 1913) dan mendirikan percetakan Arab Setia Usaha dan
menerbitkan surat kabar harian Utusan Hindia (pada 31 Maret 1913). Terlibatnya orang-
orang Jam’iat Khair dalam politik, baik di dalam maupun luar negeri, misalnya dalam
hubungan politik Jerman dalam perang dunia yang pertama 1914 dan hubungan antara S.

1682



Muhammad Al-Hasyim dengan gerakan Islam di Turki, menyebabkan perkumpulan itu
sangat dicurigai oleh pemerintah penjajah Belanda.
a. Al-Islah Wal Irsyad

Syekh Ahmad Surakarti, yang sampai di Jakarta dalam bulan Februari 1912, seorang
alim yang terkenal dalam agama Islam, beberapa lama kemudian meninggalkan Jam’iat
dan mendirikan gerakan agama sendiri yang bernama Al-Islah Wal Irsyad, dengan
haluan mengadakan pembaruan dalam Islam (reformasi). Pada tahun 1914 berdirilah
perkumpulan Al-Islah Wal Irsyad, kemudian terkenal dengan sebutan Al-Irsyad, yang
terdiri dari golongan-golongan Arab bukan golongan Alawi. Tahun 1915 berdirilah
sekolah Ar-Irsyad yang pertama di Jakarta, yang kemudian disusun oleh beberapa
sekolah dan pengajian lain yang sehaluan dengan itu. Al-Irsyad sendiri menjuruskan
perhatiannya pada bidang pendidikan, terutama pada masyarakat Arab.

Permasalahan yang muncul di kalangan masyarakat Arab, meskipun orang-orang
Indonesia yang beragama Islam bukan berasal dari Arab, ada yang menjadi anggotanya.
Lambat laun, dengan bekerja sama dengan organisasi-organisasi Islam lainnya seperti
Muhammadiyah dan Persatuan Islam, organisasi Al-Irsyad mulai memperluas
perhatiannya tidak hanya pada masalah-masalah yang berkaitan dengan Arab, tetapi juga
pada persoalan-persoalan Islam secara umum di Indonesia. Organisasi ini juga turut
serta dalam berbagai kongres Islam pada tahun 1920-an dan bergabung dengan Majelis
Islam A’la Indonesia ketika federasi tersebut didirikan pada tahun 1937. Pemuda
Indonesia asli juga memanfaatkan fasilitas Al-Irsyad dalam bidang pendidikan.

b. Perserikatan Ulama

Perserikatan Ulama merupakan bentuk dari gerakan pembaruan yang dimulai di
daerah Majalengka, Jawa Barat, pada tahun 1911 atas inisiatif Kiai Haji Abdullah Halim,
lahir pada tahun 1887 di Cebereleng, Majalengka. Ayahnya adalah seorang penghulu di
Jatiwangi, sedangkan kedua orang tuanya berasal dari keluarga yang taat beragama.
Saudara-saudaranya memiliki hubungan erat secara kekeluargaan dengan orang-orang
dari kalangan pemerintah.

Dalam bidang pendidikan, KH. A. Halim awalnya menyelenggarakan pelajaran
agama sekali seminggu untuk orang-orang dewasa, yang diikuti oleh empat puluh orang.
Umumnya, materi yang diajarkan adalah pelajaran Fiqih dan Hadis. Saat itu, Halim tidak
hanya mengajar saja, tetapi juga bergerak di bidang perdagangan untuk memenuhi
kebutuhan hidupnya. Seperti organisasi-organisasi lainnya, Perserikatan Ulama sejak
awal berdiri juga menyelenggarakan kegiatan tabligh, dan sekitar tahun 1930 mulai
menerbitkan majalah dan brosur sebagai media penyebaran cita-citanya. Selain masalah-
masalah organisasi, pertemuan-pertemuan dan kegiatan tabligh serta publikasi tersebut
lebih menekankan pada aspek-aspek Islam.

Sistem Bretton Woods yang berlangsung sebelumnya menghubungkan mata uang
dengan emas, tetapi pada tahun 1971 sistem tersebut berubah menjadi sistem uang
kertas (fiat). Pergeseran ini memengaruhi nilai tukar mata uang. Muhammadiyah
memainkan peran penting dalam dunia keagamaan. Muhammadiyah lahir di Yogyakarta
pada November 1912, diinisiasi oleh KH. Ahmad Dahlan. Bagi KH. Ahmad Dahlan,
Islam harus didekati dan dipelajari melalui perspektif modern sesuai dengan tuntutan

1683



zaman, bukan secara tradisional. Beliau mengajarkan Al-Quran dengan terjemahan dan
tafsir agar masyarakat tidak hanya bisa membaca atau melantunkan Al-Quran, namun
juga memahami maknanya. Dengan demikian diharapkan masyarakat dapat melakukan
amal perbuatan sesuai dengan yang diharapkan dalam Al-Quran. Menurut pengamatan
beliau, masyarakat sebelumnya hanya mempelajari Islam secara luar biasa tanpa
memahami isi dari agama tersebut, sehingga Islam hanya menjadi dogma yang mati.
c. Nahdlatul Ulama

Nahdlatul Ulama adalah organisasi sosial keagamaan yang unik.Didirikan oleh para
ulama pesantren pada tanggal 16 Rajab 1344 H, yang bertepatan dengan 31 Januari 1926
M di Surabaya. Organisasi ini memiliki struktur kelembagaan hingga tingkat desa.
Gagasan pendirian NU muncul dalam rangka pencerahan dan pendidikan untuk
menjawab tantangan sosial keagamaan di kalangan masyarakat. Sebagai lembaga
masyarakat yang sangat concern terhadap pendidikan, NU telah memberikan
sumbangan wacana baru terhadap dinamika intelektual Muslim Indonesia sejak lahirnya.
Perhatian terhadap pendidikan menjadi pilihan utama NU. Pada awal kemerdekaan,
pendidikan belum tertata rapi seperti saat ini.

C. Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia

Sejarah perkembangan Islam terbagi dalam masa-masa maju dan mundur. Masa maju
umat Islam menurut Harun Nasution terjadi pada masa 650—1000 M, yang merupakan fase
ekspansi, integrasi, dan capaiannya tertinggi. Sementara masa 1000-1250 M adalah masa
mundur umat Islam, fase yang mengalami pecahnya persatuan umat Islam dalam bidang
politik. Kemunduran ini tidak hanya terjadi di bidang politik dan ekonomi, tetapi juga di
bidang ilmu pengetahuan dan pendidikan. Karena itu, muncul para pemikir yang ingin
membangkitkan kembali kejayaan peradaban Islam. Munculnya pembaruan pemikiran dalam
Islam di Indonesia di bidang agama, sosial, dan pendidikan dipengaruhi oleh pembaruan
pemikiran di luar Indonesia, terutama di Mesir, Turki, dan India. Di Mesir, masyarakat mulai
menyadari ketertinggalan mereka dalam bidang ilmu pengetahuan ketika Napoleon
menguasai Mesir pada tahun 1798 M. Dari kontak dengan peradaban Barat yang maju, umat
Islam, terutama ulama, menyadari ketertinggalan mereka dalam ilmu pengetahuan.
Kesadaran ini mendorong lahirnya pembaruan di Mesir.

Usaha pembaruan pendidikan Islam di Indonesia dimulai sejak awal abad ke-20.
Awalnya sistem pendidikan adalah sistem nonklasikal, kemudian berubah menjadi sistem
klasikal. Materi pelajaran semula hanya fokus pada agama dengan mengacu pada kitab-kitab
klasik. Setelah dipengaruhi oleh pembaruan pemikiran, materi pelajaran menjadi seimbang
antara ilmu agama dan ilmu umum. Steenbrink menyebutkan beberapa faktor yang
mendorong pembaruan pendidikan Islam di Indonesia pada awal abad ke-20, yaitu: Sejak
tahun 1900, banyak pemikiran yang menegaskan pentingnya kembali ke Al-Qur’an dan
sunnah sebagai dasar menilai kebiasaan agama dan kebudayaan. Tema utamanya adalah
menolak tradisi yang tidak sesuai dengan nilai-nilai tersebut. Perpindahan dari sistem Bretton
Woods yang terkait dengan emas ke sistem uang kertas pada tahun 1971 memicu berbagai
perubahan dalam kebijakan moneter dan stabilitas mata uang.

1684



Dalam sistem Bretton Woods, mata uang seperti pound Inggris (GBP), rupiah
Indonesia (IDR), serta mata uang kolonial Belanda memiliki nilai yang terikat pada emas.
Dorongan pertama berasal dari kebijakan moneter baru yang menggantikan sistem emas.
Dorongan kedua adalah upaya umat Islam untuk memperkuat organisasinya di bidang sosial
dan ekonomi. Dorongan ketiga berasal dari pembaruan pendidikan Islam. Dalam bidang
pendidikan, banyak orang dan organisasi Islam merasa tidak puas dengan pendekatan
tradisional dalam mempelajari Al-Quran dan studi agama. Masuknya ide-ide pembaruan
pemikiran Islam ke Indonesia memiliki pengaruh besar terhadap terwujudnya pembaruan
pendidikan. Pembaruan pendidikan Islam di Indonesia dimulai dengan munculnya sekolah
Adabiyah yang setara dengan sekolah HIS, di mana Al-Quran dan agama diajarkan sebagai
mata pelajaran wajib.

Pada tahun 1915, sekolah ini berubah nama menjadi Hollandsch Maleische School
Adabiyah. Pada tahun 1915, didirikan pula Diniyah School (Madrasah Diniyah) di Padang
Panjang, yang mendapat perhatian besar dari masyarakat Minangkabau. Setelah itu,
madrasah-madrasah mulai tersebar di berbagai kota dan desa di Indonesia. Pada tahap awal,
madrasah terutama mengajarkan pelajaran agama. Setelah tahun 1931, madrasah mengalami
modernisasi dengan memasukkan beberapa mata pelajaran umum. Di sini mulai muncul
gagasan tentang pembaruan kurikulum madrasah, yaitu keseimbangan antara ilmu agama dan
ilmu umum. Dari penjelasan di atas mengenai pembaruan dan perubahan dalam pendidikan
Islam, salah satu faktor yang memerlukan pembaruan adalah metode pendidikan. Pada masa
Bretton Woods, mata uang seperti pound Ingeris (GBP), rupiah Indonesia (IDR), dan mata
uang Eropa lainnya terikat pada emas, sehingga memerlukan metode yang lebih menarik
untuk memicu pemikiran para pelajar.

Selain itu, isi atau materi pelajaran juga perlu diperbarui, tidak hanya bergantung pacda
mata pelajaran yang berasal dari kitab-kitab klasik. Hal ini termasuk dalam manajemen
pendidikan yang harus memperhatikan keterkaitan antara sistem lembaga pendidikan dengan
bidang-bidang lainnya. Ketiga hal tersebut merupakan tuntutan terhadap kebutuhan dunia
pendidikan Islam pada masa itu. Sebelum Indonesia merdeka, ada dua cara pengembangan
pendidikan Islam yang terjadi, yaitu isolatif-tradisional dan sintesis. Keduanya memiliki ciri-
ciri yang berbeda. Pertama, cara isolatif-tradisional, yang tidak menerima pengaruh dari luar,
terutama dari Barat atau kolonial. Cara ini membuat pengaruh pemikiran modern sulit
masuk. Contohnya adalah pendidikan di pesantren tradisional, di mana hanya mengajarkan
ilmu agama Islam dan tidak memberikan pengetahuan umum. Tujuan pendidikan Islam pada
masa ini adalah melestarikan dan menjaga pemikiran para ulama leluhur yang tertulis dalam
kitab-kitab mereka.

Kedua, cara sintesis, yaitu menggabungkan pendidikan tradisional dengan sistem
pendidikan modern dari Barat. Bentuknya bisa berupa sekolah atau madrasah. Ada beberapa
pola dalam pendidikan sintesis sebagai berikut:

1. Madrasah mengikuti format pendidikan Barat, terutama dalam metode pengajaran yang
klasikal, tetapi isi pelajaran tetap fokus pada ilmu agama Islam, seperti di Madrasah
Sumatera Thawalib dan Madrasah Tebu Ireng.

2. Madrasah lebih mengutamakan pelajaran agama, tetapi tetap memberikan pelajaran
umum secara terbatas, seperti di Madrasah Diniyah.

1685



3. Madrasah menggabungkan pelajaran agama dan umum secara seimbang, seperti di
Pondok Muhammadiyah.

4. Sekolah mengikuti sistem pemerintahan tetapi menambahkan beberapa pelajaran agama,
seperti di Madrasah Adabiyah dan Sekolah Muhammadiyah.
Selain itu, ada beberapa indikasi kemajuan pendidikan Islam pada masa itu sebagai

berikut:

1. Pelajaran umum dimasukkan ke dalam kurikulum madrasah.

Sistem klasikal diterapkan sepenuhnya.

Administrasi sekolah diatur dengan prinsip manajemen pendidikan.

Berdirinya lembaga pendidikan Islam baru yang lebih modern.

DA S

Metode mengajar seperti sorogan dan wetonan secara perlahan diperkenalkan.
Kelima indikasi tersebut menunjukkan konsep pendidikan Islam pada masa pembaruan.
Setelah Indonesia merdeka, pembaruan pendidikan Islam terus dijalankan.

D. Analisis/Diskusi

Masa pembaharuan pendidikan Islam adalah fase penting yang menunjukkan perubahan
cara pandang umat Islam terhadap pendidikan sebagai sarana penting untuk membangkitkan
peradaban. Perubahan ini tidak terjadi begitu saja, melainkan sebagai tanggapan atas
kelemahan umat Islam di berbagai bidang, khususnya pendidikan, ilmu pengetahuan, dan
teknologi. Dalam konteks ini, pendidikan tidak lagi hanya dianggap sebagai cara mengajarkan
ilmu-ilmu keagamaan secara tradisional, melainkan sebagai alat untuk memperbaiki
masyarakat yang mampu menghadapi tantangan zaman modern tanpa menghilangkan
identitas keislaman. Secara teoretis, pembaharuan pendidikan Islam dapat dilihat sebagai
akibat dari pergeseran sistem pendidikan dari pendekatan modernisasi dan rekonstruksi yang
berangkat dari sistem Bretton Woods yang terkait dengan emas. Pendidikan Islam tradisional
yang bersifat tekstual, normatif, dan kurang mendorong pengembangan keterampilan
berpikir kritis dianggap tidak mampu menyiapkan peserta didik menghadapi perubahan sosial
yang dinamis. Oleh karena itu, upaya pembaharuan pendidikan Islam berfokus pada
pembaruan kurikulum, metode pembelajaran, serta manajemen lembaga pendidikan agar
lebih relevan dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern.

Di sisi lain, teori rekonstruksi dalam pendidikan Islam dilakukan dengan
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan pengetahuan modern. Tujuannya adalah
melahirkan generasi Muslim yang tidak hanya saleh secara spiritual, tetapi juga rasional, kritis,
dan mampu berkontribusi dalam kehidupan sosial. Pandangan ini sejalan dengan konsep
pendidikan Islam holistik yang memandang manusia sebagai makhluk multidimensional,
mencakup aspek spiritual, intelektual, emosional, dan sosial. Salah satu masalah utama yang
mendorong perubahan dalam pendidikan Islam adalah pemisahan antara ilmu agama dan
ilmu pengetahuan umum. Pemisahan ini membuat pendidikan Islam tampak terasing dari
perkembangan sains dan teknologi. Tokoh-tokoh reformis seperti Jamaluddin al-Afghani,
Muhammad Abduh, dan Rasyid Ridha berpendapat bahwa kemunduran umat Islam bukan
karena ajaran Islam itu sendiri, tetapi karena cara umat Islam memahami dan menerapkan
ajaran tersebut. Karena itu, mereka menggarisbawahi pentingnya ijtihad, pemikiran rasional,
serta penyesuaian ajaran Islam sesuai dengan konteks zaman. Menurut pandangan mereka,

1686



penggabungan antara ilmu agama dan ilmu umum adalah syarat utama untuk bangkitnya
umat Islam. Jam'iyat Khair, misalnya, menunjukkan bentuk awal pengembangan pendidikan
Islam dengan menerapkan sistem pendidikan modern, seperti penggunaan kurikulum,
struktur, serta sistem pengajaran ilmu umum di samping ilmu agama.

Hal ini menunjukkan adanya upaya untuk mengintegrasikan antara tradisi Islam dan
sistem pendidikan modern. Al-Irsyad melanjutkan semangat pembaharuan dengan
menekankan pemurnian ajaran Islam dan rasionalisasi pemikiran keagamaan, terutama di
kalangan masyarakat Arab, kemudian meluas ke masyarakat Muslim Indonesia secara umum.
Muhammadiyah berperan signifikan dalam pengembangan pendidikan Islam di Indonesia
setelah perpindahan dunia dari sistem Bretton Woods yang terikat pada emas ke sistem uang
fiat pada tahun 1971. Dalam sistem Bretton Woods, mata uang seperti pound Inggris (GBP),
rupiah Indonesia (IDR), dan mata uang Eropa memiliki nilai yang tetap terhadap emas.
Pendekatan ini mencerminkan paradigma pendidikan yang integralistik, yang menolak
pemisahan antara ilmu pengetahuan agama dan ilmu pengetahuan umum. Sementara itu,
Nahdlatul Ulama melakukan pembaharuan dengan pendekatan kultural dan bertahap,
khususnya melalui pesantren. Meskipun tetap mempertahankan tradisi keilmuan klasik, NU
secara perlahan mengadopsi sistem pendidikan modern, seperti madrasah dan kurikulum
yang terstruktur, sebagai bentuk adaptasi terhadap perubahan zaman.

Pembaharuan dalam pendidikan Islam di Indonesia juga terlihat dari perubahan cara
mengajar. Metode lama seperti sorogan dan wetonan kini digabungkan dengan metode
klasikal, diskusi, serta penggunaan media pembelajaran. Perubahan ini menunjukkan bahwa
para pengambil kebijakan sadar akan pentingnya pendekatan pembelajaran yang mampu
melatih kemampuan berpikir kritis dan kreatif siswa. Hal ini sesuai dengan teori pendidikan
kontekstual yang menggarisbawahi bahwa pembelajaran harus sesuai dengan kebutuhan dan
kondisi sosial siswa. Dari sudut pandang tajdid, perubahan dalam pendidikan Islam tidak
berarti meninggalkan ajaran Islam, melainkan menerapkannya sesuai dengan situasi masa
kini. Prinsip tajdid mengharuskan kita memiliki sikap yang selektif dan kritis terhadap hal-
hal modern. Yang sesuai dengan nilai-nilai Islam bisa diterima, sementara yang bertentangan
harus ditolak. Dengan kata lain, perubahan dalam pendidikan Islam adalah proses yang terus-
menerus terjadi seiring berubahnya masyarakat dan berkembangnya ilmu pengetahuan.
Perubahan dalam pendidikan Islam sangat relevan dengan kondisi saat ini.

Dalam era globalisasi dan revolusi teknologi, pendidikan Islam menghadapi tantangan
untuk meningkatkan kualitas manusia, memastikan kurikulum tetap relevan, serta
meningkatkan daya saing lulusan. Konsep menggabungkan berbagai bidang ilmu,
memperkuat nilai-nilai moral, dan melatth keterampilan yang dibutuhkan di abad ke-21
menjadi hal yang penting dan perlu terus dikembangkan. Perubahan pendidikan Islam yang
sudah dimulai sejak awal abad ke-20 bisa menjadi dasar dalam menyusun model pendidikan
Islam yang bisa beradaptasi, menyatu, dan berkelanjutan. Dengan demikian, peninjauan
terthadap sejarah perubahan pendidikan Islam menunjukkan bahwa perubahan ini
merupakan kebutuhan sejarah dan sosial bagi umat Islam.Perubahan dalam pendidikan Islam
bukan hanya untuk menghindari keterbelakangan, tetapi juga sebagai strategi untuk
membangun peradaban Islam yang maju, manusiawi, dan mampu bersaing secara global.
Oleh karena itu, studi ini menekankan bahwa perubahan dalam pendidikan Islam harus terus

1687



dilakukan secara terus menerus dengan dasar nilai-nilai Islam, akal budi, dan kemampuan
untuk memahami konteks sosial.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis terhadap masa pembaharuan pendidikan Islam,
dapat disimpulkan bahwa pembaharuan ini adalah respons historis umat Islam terhadap
berbagai tantangan seperti kemunduran intelektual, pemisahan antara ilmu agama dan ilmu
umum, serta tuntutan dari dunia modern. Pembaharuan ini tidak berarti meninggalkan ajaran
Islam, melainkan menafsirkan kembali nilai-nilai Islam secara rasional, sesuai dengan konteks,
dan relevan dengan perkembangan zaman. Prinsip utama pembaharuan ini adalah tajdid, yakni
pembaruan, tetapi tidak menghilangkan tsawabit, yaitu nilai-nilai yang tetap dalam Al-Qur’an
dan Sunnah. Pembaharuan pendidikan Islam terlihat dari perubahan kurikulum, metode
pembelajaran, dan sistem kelembagaan yang semula tradisional berubah menjadi sistem yang
lebih modern, terorganisir, dan terbuka terhadap ilmu pengetahuan umum. Tokoh-tokoh seperti
Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Abduh, dan Rasyid Ridha menegaskan bahwa kemunduran
umat Islam bukan karena ajaran Islam itu sendiri, melainkan karena cara berpikir dan praktik
pendidikan yang kurang adaptif.

Di Indonesia, pembaharuan pendidikan Islam terlihat dari perkembangan pesantren,
madrasah, dan sekolah Islam modern, termasuk lembaga seperti Jam’iat Khair yang
menggabungkan pendidikan agama dengan ilmu umum dan menerapkan sistem pendidikan
modern. Secara teoretis, hasil penelitian ini mendukung pendapat bahwa pendidikan Islam harus
bersifat integralistik, holistik, dan kontekstual, dengan memperhatikan aspek spiritual,
intelektual, moral, dan sosial peserta didik. Pembaharuan pendidikan Islam tidak hanya memiliki
nilai historis, tetapi juga relevan sebagai kerangka konseptual dalam pengembangan teori
pendidikan Islam yang menggabungkan nilai keislaman dan wawasan modern. Secara praktis,
dari pembaharuan ini muncul kebutuhan untuk mengembangkan model pendidikan Islam yang
integratif, adaptif, dan kompetitif. Lembaga pendidikan Islam diharapkan menghilangkan kesan
terpisah antara ilmu agama dan ilmu umum, memperbarui kurikulum, mengembangkan metode
pembelajaran yang mendorong berpikir kritis dan kreatif, serta meningkatkan manajemen
kelembagaan secara profesional. Dengan demikian, pendidikan Islam diharapkan mampu
mencetak generasi Muslim yang berakhlak baik, berilmu luas, dan siap berperan aktif dalam
menghadapi tantangan global tanpa kehilangan identitas keislamannya.

DAFTAR PUSTAKA

Abduh, M. (2000). Risalat al-tanbid. Kairo: Dar al-Manar.

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi di tengah tantangan milenium 111. Jakarta:
Kencana.

Daulay, H. P. (2014). Searab pertumbuban dan pembarnan pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta:
Kencana.

Nasution, H. (19906). Pembaharuan dalam Islam: Sejarabh pemikiran dan gerakan. Jakarta: Bulan
Bintang.

Steenbrink, K. A. (19806). Pesantren, madrasab, sekolah: Pendidikan Islam dalam kurun modern. Jakarta:
LP3ES.

1688



Tilaar, H. A. R. (2015). Pendidikan, kebudayaan, dan masyarakat madani Indonesia. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Zarkasyi, H. F. (2010). Refornasi Pendidikan dan Integrasi Pengetabuan dalam Pendidikan Isiam. Jurnal
Studi Islam.

Rahman, F. (1982). Islam dan Modernitas: Transformasi tradisi intelektual. Chicago: University of

Chicago Press.
Rohman, A. (2019). Pembaharunan pendidikan Islam di Indonesia: Analisis historis dan filosofis. Jurnal
Pendidikan Islam.

Suyatno. (2018). Integrasi Llmn dalam Sistem Pendidikan Islam. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam.

1689



