Jurnal Pendidikan dan Keguruan
Vol. 3 No. 11, Januari 2026, Hal. 1609-1615 e-ISSN: 2986-3295

INTEGRASI NILAI TAUHID DALAM PENDIDIKAN ISLAM
MODERN: TINJAUAN LITERATUR TERHADAP INOVASI DAN
TANTANGAN GLOBAL

Sumiarti
Institut Agama Islam ( IAI) Sumbar Pariaman
sumiarti.tanjung76@gmail.com

Abstract

Modern Islamic education faces significant challenges in responding to the dynamics of globalisation, technological
developments, and changes in pedagogical paradigms, without losing its fundamental values. The value of tawhid as
the core of Islamic teachings has a strategic role in shaping an educational orientation that not only emphasises
academic achievement but also character building and moral responsibility of students. This article aims to critically
review the academic literature related to the integration of taubid values in modern Islamic education, with a focus
on innovative learning methods and global challenges that affect its implementation. This study uses a qualitative
approach with library research methods on reputable journal articles published in the last five years and indexed by
Scopus. Data analysis was conducted throngh thematic analysis to identify patterns, main concepts, and key findings
in the literature. The results of the study indicate that effective integration of taubid values requires a holistic
approach, in which tanhid functions as a worldview and ethical foundation in educational objectives, learning design,
and character building of students. Technology-based learning innovations and participatory pedagogy provide great
opportunities for Islamic education, but need to be guided by tauhid values so as not to get caught up in pragmatic
and secular approaches. In addition, globalisation requires Islamic education to develop adaptive and critical
strategies in dealing with pluralism of values, digital space, and citizenship issues. This study provides theoretical
contributions to the development of a contemporary Islamic education paradigm as well as practical implications for
administrators and educators in designing Islamic education that is relevant, sustainable, and rooted in the values of
tanhid.

Keywords: Islamic Edncation; Values of Taubidy 1earning Innovation; Globalisation; Character Education.

Abstrak

Pendidikan Islam modern menghadapi tantangan signifikan dalam merespons dinamika globalisasi,
perkembangan teknologi, dan perubahan paradigma pedagogis, tanpa kehilangan landasan nilai
fundamentalnya. Nilai tauhid sebagai inti ajaran Islam memiliki peran strategis dalam membentuk
otientasi pendidikan yang tidak hanya menekankan pencapaian akademik, tetapi juga pembentukan
karakter dan tanggung jawab moral peserta didik. Artikel ini bertujuan untuk meninjau secara kritis
literatur akademik terkait integrasi nilai tauhid dalam pendidikan Islam modern, dengan fokus pada
inovasi metode pembelajaran dan tantangan global yang memengaruhi implementasinya. Penelitian
ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research terhadap artikel jurnal
bereputasi yang dipublikasikan dalam lima tahun terakhir dan terindeks Scopus. Analisis data
dilakukan melalui analisis tematik untuk mengidentifikasi pola, konsep utama, dan temuan kunci
dalam literatur. Hasil kajian menunjukkan bahwa integrasi nilai tauhid yang efektif menuntut
pendekatan holistik, di mana tauhid berfungsi sebagai worldview dan landasan etik dalam tujuan
pendidikan, desain pembelajaran, serta pembentukan karakter siswa. Inovasi pembelajaran berbasis
teknologi dan pedagogi partisipatif memberikan peluang besar bagi pendidikan Islam, namun perlu
diarahkan oleh nilai tauhid agar tidak terjebak pada pendekatan pragmatis dan sekuler. Selain itu,
globalisasi menuntut pendidikan Islam untuk mengembangkan strategi adaptif dan kritis dalam
menghadapi pluralisme nilai, ruang digital, dan isu kewargaan. Kajian ini memberikan kontribusi
teoretis dalam pengembangan paradigma pendidikan Islam kontemporer serta implikasi praktis
bagi pengelola dan pendidik dalam merancang pendidikan Islam yang relevan, berkelanjutan, dan
berakar pada nilai tauhid.

1609


mailto:sumiarti.tanjung76@gmail.com

Kata Kunci: Pendidikan Islam; Nilai Tauhid; Inovasi Pembelajaran; Globalisasi; Pendidikan
Karakter.

Pendahuluan

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membentuk manusia yang tidak hanya
unggul secara intelektual, tetapi juga memiliki integritas moral dan spiritual yang kuat. Inti dari
pendidikan Islam terletak pada nilai tauhid, yaitu pengakuan akan keesaan Allah yang menjadi
landasan seluruh aspek kehidupan, termasuk proses pendidikan. Tauhid tidak hanya dipahami
sebagai doktrin teologis, tetapi juga sebagai kerangka nilai yang membimbing sikap, perilaku, dan
orientasi hidup peserta didik (Al-Attas, 1993; Halstead, 2004). Dalam konteks ini, pendidikan Islam
dituntut untuk mampu mentransformasikan nilai tauhid ke dalam praktik pedagogis yang relevan
dengan dinamika zaman.

Perkembangan globalisasi dan modernisasi telah membawa perubahan signifikan dalam
sistem pendidikan di berbagai belahan dunia, termasuk pendidikan Islam. Kemajuan teknologi
informasi, global flow of knowledge, serta tuntutan kompetensi abad ke-21 mendorong lembaga
pendidikan Islam untuk beradaptasi melalui inovasi kurikulum dan metode pembelajaran (Hefner,
2007; Rizvi & Lingard, 2010). Namun, proses adaptasi ini sering kali memunculkan ketegangan
antara upaya modernisasi dengan pelestarian nilai-nilai fundamental Islam, khususnya nilai tauhid
sebagai basis epistemologis dan aksiologis pendidikan.

Dalam praktiknya, pendidikan Islam modern menghadapi tantangan integrasi antara
pendekatan pedagogis modern seperti pembelajaran berbasis teknologi, student-centered learning,
dan critical thinking dengan nilai-nilai keislaman yang bersifat transenden (Tan, 2011; Sahin, 2018).
Tanpa kerangka konseptual yang kuat, inovasi pendidikan berpotensi menggeser orientasi
pendidikan Islam ke arah pragmatis dan sekuler, sehingga nilai tauhid hanya menjadi simbol
normatif tanpa internalisasi yang mendalam dalam proses pembelajaran.

Sejumlah studi menunjukkan bahwa integrasi nilai tauhid dalam pendidikan tidak cukup
dilakukan melalui penambahan mata pelajaran agama, melainkan harus terinternalisasi secara
holistik dalam tujuan pendidikan, kurikulum, metode pembelajaran, serta relasi pendidik dan
peserta didik (Hashim & Langgulung, 2008; Abdullah, 2012). Pendekatan ini menuntut paradigma
pendidikan Islam yang memandang ilmu pengetahuan sebagai kesatuan antara wahyu dan rasio,
serta menempatkan pengembangan karakter sebagai tujuan utama pendidikan.

Di sisi lain, tantangan global seperti pluralisme nilai, relativisme moral, dan hegemoni

budaya global turut memengaruhi proses pembentukan karakter siswa di lingkungan pendidikan
Islam (Mansouri & Wood, 2014; Parker, 2017). Peserta didik tidak hanya berinteraksi dengan nilai-
nilai lokal dan religius, tetapi juga dengan nilai global yang sering kali bersifat kompetitif dan
individualistik. Kondisi ini menuntut pendidikan Islam untuk merumuskan strategi pedagogis yang
mampu menanamkan nilai tauhid secara kontekstual tanpa bersifat eksklusif atau defensif.
Kajian literatur menunjukkan adanya beragam pendekatan dalam mengintegrasikan nilai tauhid ke
dalam pendidikan Islam modern, mulai dari pendekatan kurikulum integratif, pedagogi reflektif,
hingga penggunaan teknologi digital berbasis nilai (Sahin & Merry, 2019; Huda et al., 2020).
Namun, temuan-temuan tersebut masih tersebar dan belum terpetakan secara sistematis, terutama
terkait hubungan antara inovasi pendidikan dan tantangan global yang dihadapi pendidikan Islam
saat ini.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk meninjau secara sistematis

literatur akademik mengenai integrasi nilai tauhid dalam pendidikan Islam modern, dengan fokus

1610



pada inovasi metode pembelajaran dan tantangan global yang memengaruhi implementasinya.
Tinjauan ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan paradigma
pendidikan Islam kontemporer serta menjadi rujukan bagi praktisi dan pembuat kebijakan dalam
merancang pendidikan Islam yang relevan, berakar pada nilai tauhid, dan responsif terhadap
perubahan global.

Tinjauan Pustaka (Literature Review)
Konsep Nilai Tauhid dalam Pendidikan Islam

Nilai tauhid merupakan fondasi utama dalam filsafat dan praktik pendidikan Islam. Tauhid
tidak hanya dimaknai sebagai keyakinan teologis terhadap keesaan Allah, tetapi juga sebagai prinsip
epistemologis dan aksiologis yang mengarahkan tujuan, isi, dan metode pendidikan (Al-Attas,
1993). Dalam perspektif pendidikan, tauhid berfungsi sebagai kerangka integratif yang menyatukan
dimensi spiritual, intelektual, dan moral peserta didik. Pendidikan Islam yang berlandaskan tauhid
bertujuan membentuk insan kamil, yaitu manusia yang seimbang antara penguasaan ilmu
pengetahuan dan kesadaran etis-spiritual (Hashim & Langgulung, 2008).

Beberapa studi menegaskan bahwa krisis pendidikan modern termasuk fragmentasi ilmu
dan degradasi nilai disebabkan oleh pemisahan antara ilmu pengetahuan dan nilai transendental
(Halstead, 2004; Abdullah, 2012). Oleh karena itu, integrasi nilai tauhid dipandang sebagai solusi
konseptual untuk mengembalikan orientasi pendidikan Islam agar tidak sekadar berfokus pada
capaian akademik, tetapi juga pada pembentukan karakter dan tanggung jawab moral.
Pendidikan Islam Modern dan Inovasi Pembelajaran

Pendidikan Islam modern berkembang dalam konteks global yang ditandai oleh kemajuan
teknologi, tuntutan kompetensi abad ke-21, serta perubahan paradigma pedagogis. Inovasi
pembelajaran seperti student-centered learning, problem-based learning, dan pemanfaatan
teknologi digital telah banyak diadopsi oleh lembaga pendidikan Islam sebagai respons terhadap
kebutuhan zaman (Sahin, 2018; Huda et al, 2020). Inovasi ini membuka peluang untuk
meningkatkan efektivitas pembelajaran dan keterlibatan peserta didik.

Namun, literatur juga mencatat bahwa adopsi inovasi pembelajaran dalam pendidikan
Islam sering kali bersifat teknis dan kurang didasarkan pada kerangka nilai tauhid (Tan, 2011).
Akibatnya, proses pembelajaran berisiko mengadopsi paradigma pendidikan Barat yang sekuler
tanpa proses Islamisasi atau integrasi nilai yang memadai. Hal ini menunjukkan pentingnya
pendekatan inovasi yang tidak hanya berorientasi pada metode, tetapi juga pada nilai dan tujuan
pendidikan Islam itu sendiri.

Integrasi Nilai Tauhid dalam Kurikulum dan Pedagogi

Integrasi nilai tauhid dalam pendidikan Islam menuntut pendekatan kurikulum yang
holistik dan interdisipliner. Beberapa penelitian menekankan bahwa nilai tauhid harus
terinternalisasi dalam seluruh mata pelajaran, bukan hanya dalam pendidikan agama Islam (Hashim
& Langgulung, 2008; Sahin & Merry, 2019). Pendekatan kurikulum integratif memungkinkan
peserta didik memahami ilmu pengetahuan sebagai bagian dari tanda-tanda kebesaran Tuhan,
sehingga proses belajar menjadi sarana refleksi spiritual sekaligus intelektual.

Dari sisi pedagogi, guru memegang peran sentral sebagai model nilai tauhid dalam proses
pembelajaran. Studi menunjukkan bahwa relasi pedagogis yang berbasis keteladanan, refleksi, dan
dialog kritis lebih efektif dalam menanamkan nilai-nilai tauhid dibandingkan pendekatan
instruksional yang bersifat doktrinal (Abdullah, 2012; Sahin, 2018). Dengan demikian, integrasi
tauhid tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga afektif dan praksis.

1611



Tantangan Globalisasi terhadap Pendidikan Islam

Globalisasi membawa dampak kompleks bagi pendidikan Islam, terutama dalam hal
penetrasi nilai-nilai global seperti individualisme, relativisme moral, dan materialisme (Hefner,
2007; Mansouri & Wood, 2014). Peserta didik hidup dalam ruang sosial yang dipenuhi oleh arus
informasi global, media digital, dan budaya populer yang sering kali bertentangan dengan nilai-nilai
Islam. Kondisi ini menimbulkan tantangan serius dalam pembentukan karakter dan identitas
keislaman.

Literatur juga mencatat bahwa pendidikan Islam menghadapi dilema antara sikap resistif
terhadap globalisasi dan sikap adaptif yang berlebihan (Parker, 2017). Sikap resistif berpotensi
melahirkan eksklusivisme, sementara adaptasi tanpa filter nilai dapat menggerus identitas tauhid.
Oleh karena itu, integrasi nilai tauhid perlu dirancang secara kontekstual agar pendidikan Islam
mampu bersikap kritis, terbuka, dan tetap berakar pada nilai-nilai fundamental Islam.
Kesenjangan Penelitian dan Kerangka Konseptual

Meskipun berbagai studi telah membahas nilai tauhid, inovasi pembelajaran, dan tantangan

globalisasi secara terpisah, kajian yang mengintegrasikan ketiga aspek tersebut secara sistematis
masih relatif terbatas. Sebagian penelitian berfokus pada aspek normatif nilai tauhid, sementara
yang lain menitikberatkan pada aspek teknis inovasi pendidikan tanpa analisis nilai yang mendalam
(Tan, 2011; Huda et al., 2020). Kesenjangan ini menunjukkan perlunya tinjauan literatur yang
komprehensif untuk memetakan hubungan antara nilai tauhid, inovasi pendidikan, dan tantangan
global dalam konteks pendidikan Islam modern.
Dengan demikian, literature review ini menegaskan pentingnya pengembangan paradigma
pendidikan Islam yang integratif, di mana nilai tauhid menjadi landasan bagi inovasi pembelajaran
dan strategi menghadapi tantangan global. Kerangka ini diharapkan dapat menjadi dasar
konseptual bagi pengembangan kebijakan dan praktik pendidikan Islam yang berkelanjutan.

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research (studi
kepustakaan) untuk menganalisis integrasi nilai tauhid dalam pendidikan Islam modern, khususnya
terkait inovasi pembelajaran dan tantangan global. Data penelitian diperoleh dari sumber-sumber
sekunder berupa artikel jurnal ilmiah bereputasi (terindeks Scopus), buku akademik, dan prosiding
konferensi internasional yang relevan dengan topik kajian. Proses penelusuran literatur dilakukan
melalui basis data ilmiah seperti Scopus, Web of Science, dan Google Scholar dengan
menggunakan kata kunci antara lain zaubid values, Islamic education, educational innovation, dan
lobalization challenges. Literatur yang dipilih dibatasi pada publikasi berbahasa Inggris dan Indonesia
yang memiliki relevansi konseptual dan kontribusi teoretis terhadap tema penelitian.

Analisis data dilakukan melalui teknik analisis tematik, dengan tahapan membaca kritis,
pengkodean, pengelompokan tema, dan interpretasi makna secara induktif. Setiap sumber
dianalisis untuk mengidentifikasi konsep utama, pola pemikiran, serta temuan-temuan kunci terkait
integrasi nilai tauhid dalam praktik pendidikan Islam modern. Validitas data dijaga melalui
triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan berbagai pandangan dan hasil penelitian dari
penulis dan konteks yang berbeda. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menyusun sintesis
konseptual yang komprehensif serta merumuskan kerangka pemahaman yang sistematis mengenai
peran nilai tauhid dalam merespons inovasi pendidikan dan tantangan global.

Hasil dan Pembahasan

1612



Pemetaan tema utama temuan literatur (hasil)

Sintesis literatur 5 tahun terakhir menunjukkan tiga klaster temuan yang paling konsisten. Pertama,
tauhid diposisikan sebagai fondasi nilai dan orientasi pendidikan, bukan sekadar materi ajar akidah;
ia menjadi “kompas” tujuan pendidikan (pembentukan insan berkarakter) sekaligus bingkai
pengetahuan (cara memahami ilmu dan realitas). Kedua, inovasi pembelajaran pada pendidikan
Islam modern paling sering muncul dalam bentuk digitalisasi dan pedagogi partisipatif (blended
learning, platform pembelajaran, media interaktif), namun tantangan utamanya adalah menjaga
konsistensi nilai agar inovasi tidak berhenti pada aspek teknis. Ketiga, globalisasi mendorong isu
identitas, toleransi, dan kewargaan (citizenship) menjadi medan uji bagi pendidikan Islam: institusi
dan guru dituntut membangun karakter berbasis tauhid yang tetap adaptif pada masyarakat plural
dan ruang digital. Pola ini tampak kuat pada studi-studi tentang relasi Pendidikan Agama
Islam/Islamic Religious Education (IRE) dengan citizenship dan kohesi sosial.

Integrasi nilai tauhid: dari “konten” menuju “orientasi pembentukan karakter”

Hasil literatur mengarah pada pergeseran penting: integrasi tauhid yang efektif cenderung
bergerak dari pendekatan “penambahan konten keagamaan” menjadi internalisasi nilai tauhid
dalam tujuan, pengalaman belajar, dan iklim pedagogis. Dalam praktiknya, tauhid berperan sebagai
pengikat antara iman—ilmu—akhlak, sehingga pembentukan karakter tidak dipahami sebagai
pelengkap, tetapi sebagai output utama pendidikan. Temuan ini selaras dengan kebutuhan
membangun karakter yang stabil di tengah arus informasi dan perubahan sosial yang cepat: tauhid
menjadi basis etik untuk menimbang benar—salah, maslahat-mafsadat, serta tanggung jawab diri
dan sosial. Dalam konteks pluralitas, integrasi tauhid yang matang juga cenderung menghindari
cara pandang eksklusif; justru ia mendorong akhlak sosial, penghargaan pada martabat manusia,
dan tanggung jawab kebangsaan.

Inovasi pembelajaran: peluang digital, tetapi perlu “nilai pengarah”

Kajian mutakhir menegaskan bahwa inovasi paling dominan pada pendidikan Islam
modern adalah transformasi digital (platform belajar, multimedia interaktif, blended learning)
karena terbukti meningkatkan keterlibatan belajar dan akses sumber belajar. Namun literatur juga
menandai risiko “teknologisasi tanpa nilai”: ketika inovasi hanya mengubah media, bukan
memperkuat orientasi tauhid dan pembentukan karakter. Karena itu, hasil sintesis mengarah pada
kebutuhan desain inovasi yang memuat: (a) tujuan karakter yang eksplisit (akhlak/etika digital), (b)
aktivitas reflektif (menghubungkan pengalaman belajar dengan nilai tauhid), dan (c) asesmen yang
tidak hanya kognitif tetapi juga sikap-perilaku. Pada ranah toleransi dan relasi sosial, bukti empiris
menunjukkan model bahan ajar PAI yang inklusif dapat meningkatkan toleransi dan menurunkan
kecenderungan sikap eksklusif/radikal, yang memberi sinyal bahwa inovasi “berbasis nilai” lebih
berdampak daripada inovasi “berbasis alat” semata.

Tantangan globalisasi: identitas, toleransi, dan kewargaan sebagai isu kunci

Dalam literatur 5 tahun terakhir, globalisasi muncul bukan hanya sebagai “konteks”,
melainkan sebagai tekanan struktural yang membentuk ulang cara peserta didik membangun
identitas, relasi sosial, dan praktik keberagamaan. Dua isu menonjol. Pertama, kewargaan
(citizenship) dan kohesi sosial: studi di Eropa memperlihatkan integrasi IRE dan citizenship
education dinilai mungkin dan diinginkan, tetapi sering tersandung pada perbedaan penafsiran
konsep kunci keislaman serta potensi tafsir yang eksklusif tantangan yang paralel dengan tantangan
pendidikan kewargaan itu sendiri. Kedua, literatur menekankan medan “baru” globalisasi: ruang
digital.

1613



Karena arus informasi dan budaya populer memengaruhi nilai serta perilaku siswa,
pendidikan Islam dituntut membangun ketahanan moral yang tidak reaktif, tetapi kritis—misalnya
melalui literasi keagamaan yang dialogis, kemampuan menimbang informasi, dan etika bermedia
yang selaras dengan tauhid. Dalam kerangka yang lebih luas, pendekatan “global citizenship” dari
perspektif pendidikan Islam juga dipandang relevan untuk membentuk identitas yang saleh
sekaligus bertanggung jawab secara sosial-global (moral, reflektif, dan sosio-politik).

Sintesis pembahasan: model konseptual integrasi tauhid di pendidikan Islam modern
Berdasarkan temuan di atas, diskusi literatur mengarah pada model integrasi yang dapat diringkas
menjadi tiga lapis:

1. Lapis fondasi (Tauhid sebagai wotldview/kompas nilai): merumuskan tujuan pendidikan
yang menempatkan iman—ilmu—akhlak sebagai kesatuan; menghindari reduksi tauhid
sebagai hafalan konsep.

2. Lapis desain pembelajaran (Inovasi yang “value-driven”): teknologi dan pedagogi aktif
dipakai sebagai sarana untuk memperkuat refleksi, keteladanan, dialog, dan pengalaman
belajar bermakna—Dbukan sekadar memindahkan ceramah ke layar.

3. Lapis konteks global (Ketahanan identitas & etika kewargaan): pendidikan Islam
menyiapkan siswa hidup di masyarakat plural dan ruang digital melalui toleransi berbasis
nilai, literasi kritis, serta pemaknaan kewargaan yang tidak bertentangan dengan prinsip-
prinsip Islam.

Model ini konsisten dengan temuan bahwa integrasi nilai menjadi paling kuat ketika pendidikan

Islam tidak bersifat defensif terhadap globalisasi, tetapi selektif-kritis: adaptif pada inovasi, namun
tetap berakar pada tauhid sebagai orientasi karakter dan etika sosial.

Kesimpulan

Berdasarkan hasil tinjauan literatur lima tahun terakhir, dapat disimpulkan bahwa integrasi
nilai tauhid dalam pendidikan Islam modern merupakan kebutuhan fundamental untuk menjaga
orientasi pendidikan agar tidak tereduksi menjadi sekadar proses transfer pengetahuan dan
keterampilan teknis. Nilai tauhid terbukti berfungsi sebagai landasan filosofis dan etik yang
menyatukan dimensi spiritual, intelektual, dan moral dalam proses pendidikan. Literatur
menunjukkan bahwa pendidikan Islam yang menempatkan tauhid sebagai worldview mampu
memberikan arah yang jelas dalam pembentukan karakter peserta didik, terutama dalam
menghadapi kompleksitas kehidupan modern dan global.

Selain itu, inovasi pembelajaran—terutama yang berbasis teknologi dan pedagogi
partisipatif—menjadi keniscayaan dalam pendidikan Islam kontemporer. Namun, temuan kajian
menegaskan bahwa inovasi tersebut harus bersifat value-driven, yakni diarahkan dan dikendalikan
oleh nilai tauhid agar tidak terjebak pada pragmatisme atau sekularisasi pendidikan. Inovasi yang
terintegrasi dengan nilai tauhid tidak hanya meningkatkan efektivitas pembelajaran, tetapi juga
memperkuat internalisasi nilai, refleksi moral, dan keteladanan dalam praktik pedagogis.

Di tengah tantangan globalisasi, seperti pluralisme nilai, arus budaya global, dan ruang
digital yang semakin terbuka, pendidikan Islam dituntut untuk bersikap adaptif sekaligus kritis.
Integrasi nilai tauhid yang kontekstual memungkinkan pendidikan Islam membangun ketahanan
identitas keislaman tanpa bersifat eksklusif, serta menumbuhkan sikap toleran, tanggung jawab
sosial, dan kesadaran kewargaan global. Dengan demikian, pendidikan Islam modern memiliki
potensi besar untuk melahirkan generasi yang religius, berkarakter kuat, dan mampu berkontribusi

secara konstruktif dalam masyarakat global.

1614



Secara keseluruhan, kajian ini menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan Islam modern
sangat ditentukan oleh kemampuannya mengintegrasikan nilai tauhid secara holistik ke dalam
tujuan pendidikan, inovasi pembelajaran, dan strategi menghadapi tantangan global. Temuan ini
memberikan dasar konseptual bagi pengembangan kebijakan dan praktik pendidikan Islam yang
berkelanjutan, relevan dengan zaman, namun tetap berakar kuat pada nilai-nilai fundamental Islam.

Daftar Pustaka

Essabane, K., & Vermeer, P. (2022). Islamic religious education and citizenship education: Their
relationship according to practitioners of primary Islamic religious education in the
Netherlands. Re/gions, 13(9), 826. https://doi.org/10.3390/rel13090826

Halstead, J. M. (2004). An Islamic concept of education. Comparative Education, 40(4), 517-529.
https://doi.org/10.1080/0305006042000284510

Hashim, R., & Langgulung, H. (2008). Islamic religious curriculum in Muslim countries: The
experiences of Indonesia and Malaysia. Bulletin of Education & Research, 30(1), 1-19.

Hefner, R. W. (2007). Islamic schools, social movements, and democracy in Indonesia. Making
Modern Muslims, 55—105. University of Hawai‘l Press.

Huda, M., Qodriah, S. L., Rismayadi, B., Hananto, A., Kardiyati, E. N., Ruskam, A., & Nasir, B.
M. (2020). Towards cooperative learning implementation in Islamic education: Insights
trom social constructivism. Journal of Islamic Education Studies, 8(2), 141-154.

Mansouri, F., & Wood, S. P. (2014). Identity, education and citizenship: Education for belonging.
British Journal of Sociology of Eduncation, 35(3), 353-370.
https://doi.org/10.1080/01425692.2013.866980

Mulya, T. W., Aditomo, A., & Suryani, A. (2022). On being a religiously tolerant Muslim:
Discursive contestations among pre-service teachers in contemporary Indonesia. British
Journal of Religions Education, 44(1), 66-79.
https://doi.org/10.1080/01416200.2020.1863762

Parker, L. (2017). Religious education for peaceful coexistence in Indonesia? South East Asia
Research, 25(3), 278-293. https://doi.org/10.1177/0967828X17706580

Rahmat, M., & Yahya, M. W. B. H. M. (2022). The impact of inclusive Islamic education teaching
materials model on religious tolerance of Indonesian students. International Journal of
Instruction, 15(1), 347-364. https://doi.org/10.29333/1ji.2022.15120a

Saada, N. (2023). Educating for global citizenship in religious education: Islamic perspective.
International Journal of Educational Development, 103, 102894.
https://doi.org/10.1016/j.jjedudev.2023.102894

Saada, N., & Magadlah, H. (2021). The meanings and possible implications of critical Islamic
religious  education.  British  Journal — of  Religions — Edncation, 43(2), 206-217.
https://doi.org/10.1080/01416200.2020.1785844

Sahin, A. (2018). Critical issues in Islamic education studies: Rethinking Islamic and Western liberal
secular values of education. Religions, 9(11), 335. https://doi.org/10.3390/1el9110335

Sahin, A., & Merry, M. S. (2019). Muslim education and schooling in Europe: Concepts, contexts,
and debates. Oxford Review of Eduncation, 45(4), 403-419.
https://doi.org/10.1080/03054985.2019.1620522

Tan, C. (2011). Islamic education and indoctrination: The case in Indonesia. Rowut/edge.

Yagds, S. (2025). Islamic religious education and citizenship education: An empirical study of
teachers’ perspectives in Austria. Religions, 16(4), 502.
https://doi.org/10.3390/1el16040502

1615


https://doi.org/10.3390/rel13090826
https://doi.org/10.3390/rel9110335

