Jurnal Pendidikan dan Keguruan
Vol. 3 No. 11, Januari 2026, Hal. 1565-1569 e-ISSN: 2986-3295

INTEGRASI ILMU TAUHID SEBAGAI FONDASI FILOSOFIS DALAM
SISTEM PENDIDIKAN KARAKTER

Bayu Bambang Nurfauji

bayubambangnurfauzi@uinsgd.ac.id

Eka Rachmawati
ckarachmawati445@gmail.com

Nizar Sajad Mubarok
sajadnizar5@gmail.com

Ujen Jaelani

uyj jen99{@gmaﬂ.com

Inun Komalasari
inunkomalasari08(@gmail.com
Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Subang

JL. Uyut Benteng Rt 32 Rw 07 Desa Jabong, Kec.Pagaden, Kab. Subang

Abstract. The science of monotheism is the main foundation in Islamic teachings which discuss the oneness of
Allah SWT and his relationship with humans and the universe. In the context of education, the science of
monotheism bas a strategic role as a basis for values, morals and learning goals. This article aims to examine the
relationship between monotheism and education by referring to several classical and contemporary books and
literature. The method used is a literature study with a descriptive-analytical approach. The results of the research
show that the integration of monotheistic knowledge in education is able to form the character of students who are
Jaithful, have noble character, and have a balance between intellectual, spiritual and social intelligence. The
integration of the science of tawhid into the educational curriculum Is not merely an addition of cognitive content, but
rather a transformation of the educational paradigm centered on lillah (for the sake of Allah). Tawhid functions as
a moral regulator (ethics) and a source of meaning for every discipline of knowledge. The implementation of tawhid
in education has been proven to shape the holistic character of learners, namely individuals who possess strong faith
and noble moral character.

Keywords: Taubid Science, Islamic Education, Faith 1 alues, Literature Study

Abstrak. Ilmu tauhid merupakan fondasi utama dalam ajaran Islam yang membahas tentang
keesaan Allah SWT serta hubungan-Nya dengan manusia dan alam semesta. Dalam konteks
pendidikan, ilmu tauhid memiliki peran strategis sebagai landasan nilai, moral, dan tujuan
pembelajaran. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji keterkaitan antara ilmu tauhid dan pendidikan
dengan merujuk pada beberapa buku dan literatur klasik maupun kontemporer. Metode yang
digunakan adalah studi kepustakaan dengan pendekatan deskriptif-analitis. Hasil kajian
menunjukkan bahwa integrasi ilmu tauhid dalam pendidikan mampu membentuk karakter peserta
didik yang beriman, berakhlak mulia, serta memiliki keseimbangan antara kecerdasan intelektual,
spiritual, dan sosial. Integrasi ilmu tauhid dalam kurikulum pendidikan bukan sekadar penambahan
materi kognitif, melainkan transformasi paradigma pendidikan yang berpusat pada Lillah (karena
Allah). Tauhid berperan sebagai pengontrol moral (etika) dan pemberi makna pada setiap disiplin
ilmu pengetahuan. Implementasi tauhid dalam pendidikan terbukti mampu membentuk karakter
peserta didik yang holistik, yakni individu yang memiliki keteguhan iman, keluhuran.

Kata kunci: Ilmu Tauhid, Pendidikan Islam, Nilai Keimanan, Studi Kepustakaan.

1565


mailto:bayubambangnurfauzi@uinsgd.ac.id
mailto:ekarachmawati445@gmail.com
mailto:sajadnizar5@gmail.com
mailto:uujjen99@gmail.com
mailto:inunkomalasari08@gmail.com

Pendahuluan

Pendidikan merupakan pilar utama dalam membangun peradaban sebuah bangsa. Dalam
perspektif Islam, pendidikan tidak hanya bertujuan untuk mencetak tenaga kerja yang terampil
secara teknis, tetapi lebih utuh sebagai sarana transformasi jiwa menuju pengenalan diri dan
penciptanya. Namun, tantangan dunia modern saat ini membawa kecenderungan sekularisasi
pendidikan, di mana ilmu pengetahuan sering kali dipisahkan dari nilai-nilai ketuhanan (dikotomi
ilmu).

Fenomena dikotomi ini mengakibatkan krisis moral di kalangan peserta didik. Banyaknya
lulusan lembaga pendidikan yang memiliki kecerdasan intelektual tinggi namun rapuh secara
karakter merupakan indikasi adanya "mata rantai yang putus" antara proses kognitif dengan fondasi
spiritual. Di sinilah Ilmu Tauhid memegang peranan krusial sebagai ruh dalam sistem pendidikan
Islam.

Tauhid bukan sekadar konsep teologis tentang keesaan Allah yang dihafal secara teoretis,
melainkan sebuah paradigma eksistensial yang seharusnya menjiwai seluruh kurikulum.
Sebagaimana ditegaskan oleh Ismail Raji al-Farugi dalam gagasan Islamization of Knowledge,
Tauhid adalah prinsip utama yang menyatukan kebenaran (unity of truth), menyatukan ilmu (unity
of knowledge), dan menyatukan hidup (unity of life). Tanpa landasan tauhid, ilmu pengetahuan
kehilangan arah etisnya dan cenderung digunakan untuk tujuan destruktif.

Oleh karena itu, mengintegrasikan kembali Ilmu Tauhid ke dalam praktik pendidikan
menjadi sebuah urgensi. Pendidikan berbasis tauhid akan membentuk kesadaran bahwa setiap
aktivitas belajar adalah bentuk ibadah dan setiap penemuan ilmiah adalah upaya menyingkap
rahasia keagungan Sang Pencipta. Berdasarkan pemikiran tersebut, jurnal ini bertujuan untuk
mengeksplorasi bagaimana Ilmu Tauhid dapat diimplementasikan sebagai fondasi filosofis dan
praktis dalam dunia pendidikan untuk menjawab tantangan degradasi moral di era kontemporer.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini disusun menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka
(library research). Peneliti melakukan penelusuran mendalam terhadap berbagai literatur primer
dan sekunder yang relevan, terutama karya-karya fundamental seperti Islam and Secularism karya
Syed Muhammad Naquib al-Attas dan pemikiran Imam Al-Ghazali dalam Thya Ulumuddin. Data
dikumpulkan melalui teknik dokumentasi, yaitu dengan mengidentifikasi, mencatat, dan
mengelaborasi pemikiran-pemikiran filosofis mengenai konsep ketuhanan yang kemudian
disintesiskan ke dalam konteks pendidikan modern. Analisis data dilakukan menggunakan metode
analisis isi (content analysis) dan berpikir deduktif, di mana prinsip-prinsip umum Ilmu Tauhid
ditarik ke dalam implementasi praktis di dunia pendidikan. Melalui teknik ini, penelitian bertujuan
menghasilkan sebuah kerangka konseptual yang solid mengenai bagaimana Tauhid dapat berfungsi
sebagai landasan epistemologis dan aksiologis dalam sistem pendidikan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Tauhid sebagai Basis Epistemologi dan Dekolonisasi Ilmu
Berdasarkan pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas (1978) dan dipertegas oleh Wan
Mohd Nor Wan Daud (1998), kaitan antara tauhid dan pendidikan dimulai dari konsep "Islamisasi
ilmu pengetahuan". Al-Attas berargumen bahwa problem utama umat Islam adalah hilangnya adab
yang disebabkan oleh kekacauan ilmu (confusion of knowledge). Dalam pandangan ini, pendidikan

1566



harus mampu memisahkan elemen sekular dari ilmu pengetahuan dan memasukkan kembali nilai-
nilai tauhid sebagai inti. Tauhid bukan sekadar materi pelajaran, melainkan kacamata untuk melihat
bahwa seluruh realitas bersumber dari Allah. Hal ini sejalan dengan Ismail Raji al-Faruqi (1992)
yang menegaskan bahwa prinsip tauhid memberikan kesatuan (uniquity) pada kebenaran, sehingga
tidak ada dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum.

B. Pendidikan sebagai Proses Penyucian Jiwa (Tazkiyatun Nafs)

Dalam perspektif Imam Al-Ghazali (2020) melalui Thya Ulumuddin, pendidikan yang
berbasis tauhid bertujuan untuk mengantarkan manusia pada kebahagiaan sejati (sa’adah).
Pendidikan bukan sekadar pengisian akal dengan kognisi, melainkan proses pembersihan hati dari
syirik tersamar (seperti riya dan kesombongan). Pendidikan harus mengarahkan murid untuk
menyadari kedudukannya sebagai hamba (abd) di hadapan Khalik. Integrasi ini memastikan bahwa
semakin tinggi ilmu seseorang, semakin tinggi pula tingkat ketakwaannya, karena ia melihat setiap
partikel ilmu sebagai bukti keagungan Allah.

C. Manifestasi Tauhid dalam Pembentukan Karakter dan Mental

Zakiah Daradjat (1982) menekankan bahwa tauhid adalah kunci stabilitas mental dan
pembinaan karakter. Pendidikan agama yang berlandaskan tauhid berfungsi sebagai benteng
psikologis yang memberikan rasa aman dan tujuan hidup yang jelas. Hal ini diperkuat oleh
Abdurrahman An-Nahlawi (1995), yang menyatakan bahwa metode pendidikan Islam—baik di
keluarga maupun sekolah—harus berorientasi pada ketundukan kepada Allah. Dalam konteks ini,
disiplin, kejujuran, dan tanggung jawab akademik tidak lagi dipandang sebagai tuntutan sosial,
melainkan sebagai bentuk peribadatan dan perwujudan janji setia kepada Tuhan.

Kepercayaan kepada Tuhan dan mentauhidkan Tuhan Tidak dipungkiri lagi tauhid
merupakan basis seluruh keimanan, norma dan nilai. Tauhid mengandung muatan doktrin yang
sentral dan asasi dalam Islam, yaitu memahaesakan tuhan yang bertolak dari kalimat “La Ilaha
Illallah™ bahwa tidak ada tuhan selain Allah. (Taqi Misbah, 1996). Dalam pandangan empiris secara
umum, tauhid seolah hanya sebuah konsep yang membuat orang hanya mampu berkutat pada
doktrin itu semata. Kesan yang timbul adalah tauhid hanyalah untuk diyakini dan diucapkan, tidak
lebih. Padahal praktek tauhid yang dicontohkan oleh Rasulullah tidaklah seperti itu. Tauhid tidak
berhenti hanya sebatas doktrin, tapi harus ditunjukkan dengan sikap dalam kehidupan. Dengan itu
akan lahirlah rasa kebahagiaan dan kedamaian dalam setiap dimensi kehidupan.

Dalam al-Quran Allah Swt. menyatakan dengan lebih tegas, bahwa manusia itu dengan
sendirinya memang sudah mengakui akan wujud dan kekuasaan Allah Swt, misalnya: “Dan
Sesungguhnya jika kamu tanyakan kepada mereka: "Siapakah yang menjadikan langit dan bumi dan
menundukkan matahari dan bulan?" tentu mereka akan menjawab: "Allah", Maka betapakah
mereka (dapat) dipalingkan (dari jalan yang benar)”. (QS. Al ‘Ankabut : 61) Berdasarkan ayat di
atas Taufik Rahman (2009: 56) menjelaskan bahwa keesaan Allah dalam “penyembahan” (ibadah)
menghendaki dua hal; pertama, tidak boleh mengakui ketuhanan selain Allah Swt dan tidak
mempersekutukan-Nya dengan suatu apapun. Dan barang siapa mempersekutukan sesuatu atau
seseorang dengan Allah dalam ibadah, maka dia telah berbuat syirik terhadap Allah Swt. Kedua;
tuntutan kesesuaian dalam peribadahan dengan aturan- aturan yang telah dijelaskan oleh-Nya. Oleh
karena itu, tidak diperbolehkan beribadah kepada-Nya berdasarkan keinginan sendiri, melainkan
peribadahan tersebut harus didasarkan pada wahyu yang diturunkan kepada rasul-Nya yang
terpercaya. Seseorang tidak diperkenankan menjadikan manusia sesemanya sebagai jalan untuk
mengetahui taklif (kewajiban-kewajiban) yang diperintahkan Allah kepada manusia, kecuali bila
orang tersebut adalah seorang Rasul yang diutus.

1567



Oleh karena itu mentauhidkan Allah jauh lebih sukar dari sekadar mempercayai akan wujud
Allah. Mentauhidkan Allah membutuhkan suatu perjuangan berat, dan kemampuan menghayati
sikap bertauhid secara tetap (consistent) merupakan suatu prestasi yang paling mulia, karena itu
pula pantas mendapat ganjaran yang paling tinggi. Mentauhidkan Allah pada hakekatnya
merupakan kebutuhan manusia di dalam menjalani hidupnya di dunia ini, baik secara pribadi
maupun demi kebahagiaan hidup manusia di dalam hubungannya dengan manusia yang lain.

D. Tauhid dan Tujuan Sosial-Politik Pendidikan

Mohammad Natsir (1954) dalam Capita Selecta memandang pendidikan berbasis tauhid
sebagai alat perjuangan untuk membangun bangsa. Bagi Natsir, tauhid membebaskan manusia dari
penghambaan kepada sesama manusia atau materi, sehingga melahirkan pribadi yang merdeka dan
berintegritas. Senada dengan hal tersebut, M. Quraish Shihab (1996) menjelaskan dalam Wawasan
Al-Qur'an bahwa pendidikan tauhid harus mampu melahirkan sikap moderat dan kemanusiaan.
Tauhid meniscayakan pengakuan bahwa karena Tuhan itu satu, maka kemanusiaan juga satu.
Pendidikan harus mengajarkan bahwa mengesakan Allah berarti mencintai ciptaan-Nya, yang
termanifestasi dalam etika sosial dan kepedulian terhadap lingkungan.

E. Integrasi Filosofis dalam Praktik Kependidikan

Menurut Hasan Langgulung (1980), kurikulum pendidikan Islam harus mencerminkan
sifat-sifat Allah (Asmaul Husna) dalam taraf manusiawi. Misalnya, sifat Al-'Alim (Maha
Mengetahui) harus mendorong semangat riset yang tidak terbatas, dan sifat Al-Adl (Maha Adil)
harus diterjemahkan dalam keadilan pedagogis di kelas. Dengan demikian, pendidikan tidak lagi
menjadi institusi yang kering, melainkan sebuah ekosistem di mana tauhid dipraktikkan dalam relasi
antara guru dan murid, serta antara manusia dengan alam semesta.

Istilah etika profetik dicetuskan pertama kali diperkenalkan oleh Kuntowijoyo melalui
konsep "ilmu sosial profetik" yang dicetuskannya. Menurut Kuntowijoyo (2007) ilmu sosial
profetik tidak hanya bertujuan untuk menjelaskan dan mengubah fenomena sosial semata. Lebih
dari itu, ilmu ini juga memberikan petunjuk atau arahan ke mana arah transformasi sosial tersebut
harus dilakukan, untuk tujuan apa, dan oleh siapa transformasi itu dijalankan. Kuntowijoyo (2007)
mengusung 3 pilar sosial profetik yang berlandaskan pada surah Ali-Imron ayat 103 yaitu
humanisasi dengan implementasi dari amar ma'ruf, liberasi hasil implementasi dati nahy munkar,
dan transendensi yang merupakan implementasi dari tu'minuna billah. Menurut pandangan
Kuntowijoyo, profetik adalah ketauladanan terhadap Nabi Muhammad SAW dalam menjalankan
kehidupan sehari-hari dan mengimplementasikan bahwa manusia merupakan makhluk sosial
(Anisa dkk., 2021).

Lebih jauh dari etika sosial profetik yang dicetuskan oleh Kuntowijoyo, pada dasarnya etika
dapat dikaitkan dengan akhlaq karena keduanya terdapat unsur moralitas. Persamaannya terletak
pada. objek kajian keduanya, yaitu membahas tentang baik dan buruknya tingkah laku manusia.
Namun, terdapat perbedaan dalam hal tolok ukur yang digunakan untuk menentukan baik dan
buruk. Etika menggunakan akal pikiran atau rasio sebagai tolok ukur dalam menilai baik buruknya
perilaku manusia. Sedangkan akhlak menggunakan ajaran agama, khususnya Al-Quran dan Sunnah,
sebagai tolok ukur untuk menentukannya (Wahyuningsih, 2022). Etika dan akhlak sama-sam
tentang baik buruk tingkah laku manusia. Tetapi etika lebih bersandar pada rasio atal filosofis,
sementara akhlak bersumber pada wahyu atau petunjuk Ilahi yang termaktub Quran dan Sunnah

Nabi.

1568



Simpulan

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa tauhid bukan sekadar fondasi
teologis statis, melainkan sebuah basis epistemologi dinamis yang mampu melakukan dekolonisasi
terthadap kekacauan ilmu pengetahuan modern. Pendidikan berbasis tauhid berfungsi sebagai
instrumen integratif yang menghapuskan dikotomi antara aspek sakral dan profan, serta
mengarahkan seluruh proses belajar-mengajar sebagai bentuk tazkiyatun nafs untuk mencapai
kebahagiaan sejati. Manifestasi tauhid dalam pendidikan tidak hanya berhenti pada penguatan
karakter individu yang jujur dan disiplin, tetapi juga meluas pada dimensi sosial-politik yang
memerdekakan manusia dari segala bentuk penghambaan selain kepada Allah, sehingga melahirkan
pribadi yang moderat, berintegritas, dan penuh kasih sayang terhadap sesama makhluk.

Sebagai langkah strategis ke depan, disarankan bagi para praktisi pendidikan dan penyusun
kebijakan kurikulum untuk melakukan rekonstruksi kurikulum yang secara eksplisit
mengintegrasikan nilai-nilai tauhid ke dalam setiap disiplin ilmu tanpa terjebak pada formalisme
agama semata. Proses pendidikan harus mulai mentransformasikan sifat-sifat Tuhan (Asmaul
Husna) ke dalam etika pedagogis, di mana guru tidak hanya berperan sebagai transformator
informasi tetapi juga sebagai teladan spiritual yang mampu membangkitkan kesadaran ketuhanan
murid melalui riset dan observasi alam. Selain itu, kolaborasi antara institusi keluarga dan sekolah
perlu diperkuat untuk memastikan bahwa internalisasi tauhid menjadi benteng psikologis yang
konsisten, sehingga output pendidikan tidak hanya unggul dalam pencapaian akademik tetapi juga
mampu menjawab tantangan kemanusiaan dan lingkungan dengan semangat peribadatan yang

tulus.

REFERENSI

Al-Attas, S. M. N. (1978). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Ghazali, I. (Reprint 2020). Thya Ulumuddin. (Terjemahan).

Langgulung, H. (1980). Beberapa Pemikiran tentang Pendidikan Islam. Bandung: Al-Ma'arif.

Natsir, M. (1954). Capita Selecta. Jakarta: W. van Hoeve.

Al-Faruqi, I. R. (1992). Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life. Herndon: International
Institute of Islamic Thought (IIIT).

An-Nahlawi, A. (1995). Prinsip-Prinsip dan Metode Pendidikan Islam dalam Keluarga, di Sekolah
dan di Masyarakat. Bandung: Diponegoro.

Daradjat, Z. (1982). Pendidikan Agama dalam Pembinaan Mental. Jakarta: Bulan Bintang.
Shihab, M. Q. (1996). Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Mawdhu'i atas Berbagai Persoalan Umat.
Bandung: Mizan.

Wan Daud, W. M. N. (1998). The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad
Naquib al-Attas. Kuala Lumpur: ISTAC.

Rahman, Taufik. (2009). Tauhid dan implikasinya dalam kehidupan beragama. Bandung: Pustaka

Setia.
Wahyuningsih. (2022). Etika dan akhlak dalam perspektif pendidikan Islam. Yogyakarta:
Deepublish.

Anisa, dkk. (2021). Manusia sebagai makhluk sosial dalam perspektif pendidikan dan kehidupan
bermasyarakat. Jurnal Pendidikan Sosial, 5(2), 45-58.

Kuntowijoyo. (2007). Islam sebagai ilmu: Epistemologi, metodologi, dan etika. Yogyakarta: Tiara
Wacana

1569



