
Jurnal Pendidikan dan Keguruan  
Vol. 3 No. 11, Januari 2026, Hal. 1565-1569  

 
e-ISSN: 2986-3295 

 
 

1565 

INTEGRASI ILMU TAUHID SEBAGAI FONDASI FILOSOFIS DALAM 
SISTEM PENDIDIKAN KARAKTER 

 
Bayu Bambang Nurfauji 

bayubambangnurfauzi@uinsgd.ac.id 
 

Eka Rachmawati 
ekarachmawati445@gmail.com 

 
Nizar Sajad Mubarok 
sajadnizar5@gmail.com 

 
 Ujen Jaelani 

uujjen99@gmail.com 
 

Inun Komalasari 
inunkomalasari08@gmail.com 

Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Subang 

JL. Uyut Benteng Rt 32 Rw 07 Desa Jabong, Kec.Pagaden, Kab. Subang 

 

Abstract. The science of monotheism is the main foundation in Islamic teachings which discuss the oneness of 
Allah SWT and his relationship with humans and the universe. In the context of education, the science of 
monotheism has a strategic role as a basis for values, morals and learning goals. This article aims to examine the 
relationship between monotheism and education by referring to several classical and contemporary books and 
literature. The method used is a literature study with a descriptive-analytical approach. The results of the research 
show that the integration of monotheistic knowledge in education is able to form the  character of students who are 
faithful, have noble character, and have a balance between intellectual, spiritual and social intelligence. The 
integration of the science of tawhid into the educational curriculum Is not merely an addition of cognitive content, but 
rather a transformation of the educational paradigm centered on lillāh (for the sake of Allah). Tawhid functions as 
a moral regulator (ethics) and a source of meaning for every discipline of knowledge. The implementation of tawhid 
in education has been proven to shape the holistic character of learners, namely individuals who possess strong faith 
and noble moral character. 
Keywords: Tauhid Science, Islamic Education, Faith Values, Literature Study  

 

Abstrak. Ilmu tauhid merupakan fondasi utama dalam ajaran Islam yang membahas tentang 
keesaan Allah SWT serta hubungan-Nya dengan manusia dan alam semesta. Dalam konteks 
pendidikan, ilmu tauhid memiliki peran strategis sebagai landasan nilai, moral, dan tujuan 
pembelajaran. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji keterkaitan antara ilmu tauhid dan pendidikan 
dengan merujuk pada beberapa buku dan literatur klasik maupun kontemporer. Metode yang 
digunakan adalah studi kepustakaan dengan pendekatan deskriptif-analitis. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa integrasi ilmu tauhid dalam pendidikan mampu membentuk karakter peserta 
didik yang beriman, berakhlak mulia, serta memiliki keseimbangan antara kecerdasan intelektual, 
spiritual, dan sosial. Integrasi ilmu tauhid dalam kurikulum pendidikan bukan sekadar penambahan 
materi kognitif, melainkan transformasi paradigma pendidikan yang berpusat pada Lillah (karena 
Allah). Tauhid berperan sebagai pengontrol moral (etika) dan pemberi makna pada setiap disiplin 
ilmu pengetahuan. Implementasi tauhid dalam pendidikan terbukti mampu membentuk karakter 
peserta didik yang holistik, yakni individu yang memiliki keteguhan iman, keluhuran. 
Kata kunci: Ilmu Tauhid, Pendidikan Islam, Nilai Keimanan, Studi Kepustakaan. 

 

mailto:bayubambangnurfauzi@uinsgd.ac.id
mailto:ekarachmawati445@gmail.com
mailto:sajadnizar5@gmail.com
mailto:uujjen99@gmail.com
mailto:inunkomalasari08@gmail.com


1566 
 

 

 Pendahuluan 

 Pendidikan merupakan pilar utama dalam membangun peradaban sebuah bangsa. Dalam 

perspektif Islam, pendidikan tidak hanya bertujuan untuk mencetak tenaga kerja yang terampil 

secara teknis, tetapi lebih utuh sebagai sarana transformasi jiwa menuju pengenalan diri dan 

penciptanya. Namun, tantangan dunia modern saat ini membawa kecenderungan sekularisasi 

pendidikan, di mana ilmu pengetahuan sering kali dipisahkan dari nilai-nilai ketuhanan (dikotomi 

ilmu). 

 Fenomena dikotomi ini mengakibatkan krisis moral di kalangan peserta didik. Banyaknya 

lulusan lembaga pendidikan yang memiliki kecerdasan intelektual tinggi namun rapuh secara 

karakter merupakan indikasi adanya "mata rantai yang putus" antara proses kognitif dengan fondasi 

spiritual. Di sinilah Ilmu Tauhid memegang peranan krusial sebagai ruh dalam sistem pendidikan 

Islam. 

 Tauhid bukan sekadar konsep teologis tentang keesaan Allah yang dihafal secara teoretis, 

melainkan sebuah paradigma eksistensial yang seharusnya menjiwai seluruh kurikulum. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Ismail Raji al-Faruqi dalam gagasan Islamization of Knowledge, 

Tauhid adalah prinsip utama yang menyatukan kebenaran (unity of truth), menyatukan ilmu (unity 

of knowledge), dan menyatukan hidup (unity of life). Tanpa landasan tauhid, ilmu pengetahuan 

kehilangan arah etisnya dan cenderung digunakan untuk tujuan destruktif. 

 Oleh karena itu, mengintegrasikan kembali Ilmu Tauhid ke dalam praktik pendidikan 

menjadi sebuah urgensi. Pendidikan berbasis tauhid akan membentuk kesadaran bahwa setiap 

aktivitas belajar adalah bentuk ibadah dan setiap penemuan ilmiah adalah upaya menyingkap 

rahasia keagungan Sang Pencipta. Berdasarkan pemikiran tersebut, jurnal ini bertujuan untuk 

mengeksplorasi bagaimana Ilmu Tauhid dapat diimplementasikan sebagai fondasi filosofis dan 

praktis dalam dunia pendidikan untuk menjawab tantangan degradasi moral di era kontemporer. 

 

METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini disusun menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka 

(library research). Peneliti melakukan penelusuran mendalam terhadap berbagai literatur primer 

dan sekunder yang relevan, terutama karya-karya fundamental seperti Islam and Secularism karya 

Syed Muhammad Naquib al-Attas dan pemikiran Imam Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin. Data 

dikumpulkan melalui teknik dokumentasi, yaitu dengan mengidentifikasi, mencatat, dan 

mengelaborasi pemikiran-pemikiran filosofis mengenai konsep ketuhanan yang kemudian 

disintesiskan ke dalam konteks pendidikan modern. Analisis data dilakukan menggunakan metode 

analisis isi (content analysis) dan berpikir deduktif, di mana prinsip-prinsip umum Ilmu Tauhid 

ditarik ke dalam implementasi praktis di dunia pendidikan. Melalui teknik ini, penelitian bertujuan 

menghasilkan sebuah kerangka konseptual yang solid mengenai bagaimana Tauhid dapat berfungsi 

sebagai landasan epistemologis dan aksiologis dalam sistem pendidikan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Tauhid sebagai Basis Epistemologi dan Dekolonisasi Ilmu 

 Berdasarkan pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas (1978) dan dipertegas oleh Wan 

Mohd Nor Wan Daud (1998), kaitan antara tauhid dan pendidikan dimulai dari konsep "Islamisasi 

ilmu pengetahuan". Al-Attas berargumen bahwa problem utama umat Islam adalah hilangnya adab 

yang disebabkan oleh kekacauan ilmu (confusion of knowledge). Dalam pandangan ini, pendidikan 



1567 
 

harus mampu memisahkan elemen sekular dari ilmu pengetahuan dan memasukkan kembali nilai-

nilai tauhid sebagai inti. Tauhid bukan sekadar materi pelajaran, melainkan kacamata untuk melihat 

bahwa seluruh realitas bersumber dari Allah. Hal ini sejalan dengan Ismail Raji al-Faruqi (1992) 

yang menegaskan bahwa prinsip tauhid memberikan kesatuan (uniquity) pada kebenaran, sehingga 

tidak ada dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. 

B. Pendidikan sebagai Proses Penyucian Jiwa (Tazkiyatun Nafs) 

 Dalam perspektif Imam Al-Ghazali (2020) melalui Ihya Ulumuddin, pendidikan yang 

berbasis tauhid bertujuan untuk mengantarkan manusia pada kebahagiaan sejati (sa’adah). 

Pendidikan bukan sekadar pengisian akal dengan kognisi, melainkan proses pembersihan hati dari 

syirik tersamar (seperti riya dan kesombongan). Pendidikan harus mengarahkan murid untuk 

menyadari kedudukannya sebagai hamba (abd) di hadapan Khalik. Integrasi ini memastikan bahwa 

semakin tinggi ilmu seseorang, semakin tinggi pula tingkat ketakwaannya, karena ia melihat setiap 

partikel ilmu sebagai bukti keagungan Allah. 

C.  Manifestasi Tauhid dalam Pembentukan Karakter dan Mental 

 Zakiah Daradjat (1982) menekankan bahwa tauhid adalah kunci stabilitas mental dan 

pembinaan karakter. Pendidikan agama yang berlandaskan tauhid berfungsi sebagai benteng 

psikologis yang memberikan rasa aman dan tujuan hidup yang jelas. Hal ini diperkuat oleh 

Abdurrahman An-Nahlawi (1995), yang menyatakan bahwa metode pendidikan Islam—baik di 

keluarga maupun sekolah—harus berorientasi pada ketundukan kepada Allah. Dalam konteks ini, 

disiplin, kejujuran, dan tanggung jawab akademik tidak lagi dipandang sebagai tuntutan sosial, 

melainkan sebagai bentuk peribadatan dan perwujudan janji setia kepada Tuhan. 

 Kepercayaan kepada Tuhan dan mentauhidkan Tuhan Tidak dipungkiri lagi tauhid 

merupakan basis seluruh keimanan, norma dan nilai. Tauhid mengandung muatan doktrin yang 

sentral dan asasi dalam Islam, yaitu memahaesakan tuhan yang bertolak dari kalimat “La Ilaha 

Illallah” bahwa tidak ada tuhan selain Allah. (Taqi Misbah, 1996). Dalam pandangan empiris secara 

umum, tauhid seolah hanya sebuah konsep yang membuat orang hanya mampu berkutat pada 

doktrin itu semata. Kesan yang timbul adalah tauhid hanyalah untuk diyakini dan diucapkan, tidak 

lebih. Padahal praktek tauhid yang dicontohkan oleh Rasulullah tidaklah seperti itu. Tauhid tidak 

berhenti hanya sebatas doktrin, tapi harus ditunjukkan dengan sikap dalam kehidupan. Dengan itu 

akan lahirlah rasa kebahagiaan dan kedamaian dalam setiap dimensi kehidupan.  

Dalam al-Quran Allah Swt. menyatakan dengan lebih tegas, bahwa manusia itu dengan 

sendirinya memang sudah mengakui akan wujud dan kekuasaan Allah Swt, misalnya: “Dan 

Sesungguhnya jika kamu tanyakan kepada mereka: "Siapakah yang menjadikan langit dan bumi dan 

menundukkan matahari dan bulan?" tentu mereka akan menjawab: "Allah", Maka betapakah 

mereka (dapat) dipalingkan (dari jalan yang benar)”. (QS. Al ‘Ankabut : 61) Berdasarkan ayat di 

atas Taufik Rahman (2009: 56) menjelaskan bahwa keesaan Allah dalam “penyembahan” (ibadah) 

menghendaki dua hal; pertama, tidak boleh mengakui ketuhanan selain Allah Swt dan tidak 

mempersekutukan-Nya dengan suatu apapun. Dan barang siapa mempersekutukan sesuatu atau 

seseorang dengan Allah dalam ibadah, maka dia telah berbuat syirik terhadap Allah Swt. Kedua; 

tuntutan kesesuaian dalam peribadahan dengan aturan- aturan yang telah dijelaskan oleh-Nya. Oleh 

karena itu, tidak diperbolehkan beribadah kepada-Nya berdasarkan keinginan sendiri, melainkan 

peribadahan tersebut harus didasarkan pada wahyu yang diturunkan kepada rasul-Nya yang 

terpercaya. Seseorang tidak diperkenankan menjadikan manusia sesemanya sebagai jalan untuk 

mengetahui taklif (kewajiban-kewajiban) yang diperintahkan Allah kepada manusia, kecuali bila 

orang tersebut adalah seorang Rasul yang diutus. 



1568 
 

Oleh karena itu mentauhidkan Allah jauh lebih sukar dari sekadar mempercayai akan wujud 

Allah. Mentauhidkan Allah membutuhkan suatu perjuangan berat, dan kemampuan menghayati 

sikap bertauhid secara tetap (consistent) merupakan suatu prestasi yang paling mulia, karena itu 

pula pantas mendapat ganjaran yang paling tinggi. Mentauhidkan Allah pada hakekatnya 

merupakan kebutuhan manusia di dalam menjalani hidupnya di dunia ini, baik secara pribadi 

maupun demi kebahagiaan hidup manusia di dalam hubungannya dengan manusia yang lain. 

D.  Tauhid dan Tujuan Sosial-Politik Pendidikan 

 Mohammad Natsir (1954) dalam Capita Selecta memandang pendidikan berbasis tauhid 

sebagai alat perjuangan untuk membangun bangsa. Bagi Natsir, tauhid membebaskan manusia dari 

penghambaan kepada sesama manusia atau materi, sehingga melahirkan pribadi yang merdeka dan 

berintegritas. Senada dengan hal tersebut, M. Quraish Shihab (1996) menjelaskan dalam Wawasan 

Al-Qur'an bahwa pendidikan tauhid harus mampu melahirkan sikap moderat dan kemanusiaan. 

Tauhid meniscayakan pengakuan bahwa karena Tuhan itu satu, maka kemanusiaan juga satu. 

Pendidikan harus mengajarkan bahwa mengesakan Allah berarti mencintai ciptaan-Nya, yang 

termanifestasi dalam etika sosial dan kepedulian terhadap lingkungan. 

E. Integrasi Filosofis dalam Praktik Kependidikan 

 Menurut Hasan Langgulung (1980), kurikulum pendidikan Islam harus mencerminkan 

sifat-sifat Allah (Asmaul Husna) dalam taraf manusiawi. Misalnya, sifat Al-'Alim (Maha 

Mengetahui) harus mendorong semangat riset yang tidak terbatas, dan sifat Al-Adl (Maha Adil) 

harus diterjemahkan dalam keadilan pedagogis di kelas. Dengan demikian, pendidikan tidak lagi 

menjadi institusi yang kering, melainkan sebuah ekosistem di mana tauhid dipraktikkan dalam relasi 

antara guru dan murid, serta antara manusia dengan alam semesta. 

Istilah etika profetik dicetuskan pertama kali diperkenalkan oleh Kuntowijoyo melalui 

konsep "ilmu sosial profetik" yang dicetuskannya. Menurut Kuntowijoyo (2007) ilmu sosial 

profetik tidak hanya bertujuan untuk menjelaskan dan mengubah fenomena sosial semata. Lebih 

dari itu, ilmu ini juga memberikan petunjuk atau arahan ke mana arah transformasi sosial tersebut 

harus dilakukan, untuk tujuan apa, dan oleh siapa transformasi itu dijalankan. Kuntowijoyo (2007) 

mengusung 3 pilar sosial profetik yang berlandaskan pada surah Ali-Imron ayat 103 yaitu 

humanisasi dengan implementasi dari amar ma'ruf, liberasi hasil implementasi dari nahy munkar, 

dan transendensi yang merupakan implementasi dari tu'minuna billah. Menurut pandangan 

Kuntowijoyo, profetik adalah ketauladanan terhadap Nabi Muhammad SAW dalam menjalankan 

kehidupan sehari-hari dan mengimplementasikan bahwa manusia merupakan makhluk sosial 

(Anisa dkk., 2021). 

Lebih jauh dari etika sosial profetik yang dicetuskan oleh Kuntowijoyo, pada dasarnya etika 

dapat dikaitkan dengan akhlaq karena keduanya terdapat unsur moralitas. Persamaannya terletak 

pada. objek kajian keduanya, yaitu membahas tentang baik dan buruknya tingkah laku manusia. 

Namun, terdapat perbedaan dalam hal tolok ukur yang digunakan untuk menentukan baik dan 

buruk. Etika menggunakan akal pikiran atau rasio sebagai tolok ukur dalam menilai baik buruknya 

perilaku manusia. Sedangkan akhlak menggunakan ajaran agama, khususnya Al-Quran dan Sunnah, 

sebagai tolok ukur untuk menentukannya (Wahyuningsih, 2022). Etika dan akhlak sama-sam 

tentang baik buruk tingkah laku manusia. Tetapi etika lebih bersandar pada rasio atal filosofis, 

sementara akhlak bersumber pada wahyu atau petunjuk Ilahi yang termaktub Quran dan Sunnah 

Nabi. 

 

 



1569 
 

Simpulan  

 Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa tauhid bukan sekadar fondasi 

teologis statis, melainkan sebuah basis epistemologi dinamis yang mampu melakukan dekolonisasi 

terhadap kekacauan ilmu pengetahuan modern. Pendidikan berbasis tauhid berfungsi sebagai 

instrumen integratif yang menghapuskan dikotomi antara aspek sakral dan profan, serta 

mengarahkan seluruh proses belajar-mengajar sebagai bentuk tazkiyatun nafs untuk mencapai 

kebahagiaan sejati. Manifestasi tauhid dalam pendidikan tidak hanya berhenti pada penguatan 

karakter individu yang jujur dan disiplin, tetapi juga meluas pada dimensi sosial-politik yang 

memerdekakan manusia dari segala bentuk penghambaan selain kepada Allah, sehingga melahirkan 

pribadi yang moderat, berintegritas, dan penuh kasih sayang terhadap sesama makhluk. 

Sebagai langkah strategis ke depan, disarankan bagi para praktisi pendidikan dan penyusun 

kebijakan kurikulum untuk melakukan rekonstruksi kurikulum yang secara eksplisit 

mengintegrasikan nilai-nilai tauhid ke dalam setiap disiplin ilmu tanpa terjebak pada formalisme 

agama semata. Proses pendidikan harus mulai mentransformasikan sifat-sifat Tuhan (Asmaul 

Husna) ke dalam etika pedagogis, di mana guru tidak hanya berperan sebagai transformator 

informasi tetapi juga sebagai teladan spiritual yang mampu membangkitkan kesadaran ketuhanan 

murid melalui riset dan observasi alam. Selain itu, kolaborasi antara institusi keluarga dan sekolah 

perlu diperkuat untuk memastikan bahwa internalisasi tauhid menjadi benteng psikologis yang 

konsisten, sehingga output pendidikan tidak hanya unggul dalam pencapaian akademik tetapi juga 

mampu menjawab tantangan kemanusiaan dan lingkungan dengan semangat peribadatan yang 

tulus. 

 
REFERENSI 
Al-Attas, S. M. N. (1978). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC. 
Al-Ghazali, I. (Reprint 2020). Ihya Ulumuddin. (Terjemahan). 
 Langgulung, H. (1980). Beberapa Pemikiran tentang Pendidikan Islam. Bandung: Al-Ma'arif. 
Natsir, M. (1954). Capita Selecta. Jakarta: W. van Hoeve. 
Al-Faruqi, I. R. (1992). Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life. Herndon: International 

Institute of Islamic Thought (IIIT). 
An-Nahlawi, A. (1995). Prinsip-Prinsip dan Metode Pendidikan Islam dalam Keluarga, di Sekolah 

dan di Masyarakat. Bandung: Diponegoro. 
Daradjat, Z. (1982). Pendidikan Agama dalam Pembinaan Mental. Jakarta: Bulan Bintang. 

Shihab, M. Q. (1996). Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Mawdhu'i atas Berbagai Persoalan Umat. 
Bandung: Mizan. 

Wan Daud, W. M. N. (1998). The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad 
Naquib al-Attas. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Rahman, Taufik. (2009). Tauhid dan implikasinya dalam kehidupan beragama. Bandung: Pustaka 
Setia. 

Wahyuningsih. (2022). Etika dan akhlak dalam perspektif pendidikan Islam. Yogyakarta: 
Deepublish. 

Anisa, dkk. (2021). Manusia sebagai makhluk sosial dalam perspektif pendidikan dan kehidupan 
bermasyarakat. Jurnal Pendidikan Sosial, 5(2), 45–58. 

Kuntowijoyo. (2007). Islam sebagai ilmu: Epistemologi, metodologi, dan etika. Yogyakarta: Tiara 
Wacana 


