
Jurnal Pendidikan dan Keguruan  
Vol. 3 No. 10, Desember 2025, Hal. 1329-1339  

 
e-ISSN: 2986-3295 

 
 

1329 

PERAN LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM DALAM MEMBANGUN GENERASI 
BERKARAKTER DAN BERDAYA SAING GLOBAL: STUDI KEPUSTAKAAN 

ATAS STRATEGI IMPLEMENTASI NILAI HUMANISME RELIGIUS 
 

Isny Lellya 
Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UIN Antasari Banjarmasin 

isny@uin-antasari.ac.id  
 

Fatimah Az zahra 
Mahasiswa PAI Pascasarja UIN Antasari Banjarmasin 

 
Abstract 

This study aims to analyse the role of Islamic educational institutions in shaping a generation with character and 
global competitiveness through a religious humanism approach. In facing the challenges of globalisation, which 
demands high academic competence and moral integrity, Islamic educational institutions are required not only to 
teach knowledge but also to instil humanitarian and spiritual values rooted in Islamic teachings. This study uses 
a library research method with a descriptive-qualitative approach. Data were obtained from various relevant 
academic literature and analysed thematically to find patterns of implementation of religious humanism values in 
the context of Islamic education. The results show that Islamic education has a strategic role in developing well-
rounded individuals (insan kamil) by integrating the dimensions of faith, knowledge, and morals in the learning 
process. The strategy for implementing the values of religious humanism is reflected in value-based curriculum 
design, participatory learning methods, the moral exemplary behaviour of educators, and the formation of an 
institutional culture oriented towards justice, empathy, and social responsibility. By applying these strategies, 
Islamic educational institutions are able to produce a generation that is not only intellectually superior, but also 
polite, moderate, and ready to compete at the global level without losing their spiritual identity. 
Keywords: Islamic education, character, global competitiveness, religious humanism, literature study. 

 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran lembaga pendidikan Islam dalam membentuk 
generasi berkarakter dan berdaya saing global melalui pendekatan nilai humanisme religius. Dalam 
menghadapi tantangan globalisasi yang menuntut kompetensi akademik tinggi sekaligus 
integritas moral, lembaga pendidikan Islam dituntut untuk tidak hanya mengajarkan ilmu 
pengetahuan, tetapi juga menanamkan nilai-nilai kemanusiaan dan spiritualitas yang berakar 
pada ajaran Islam. Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research) dengan 
pendekatan deskriptif-kualitatif. Data diperoleh dari berbagai literatur akademik yang relevan 
dan dianalisis secara tematik untuk menemukan pola implementasi nilai humanisme religius dalam 
konteks pendidikan Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki 
peran strategis dalam membangun manusia paripurna (insan kamil) dengan mengintegrasikan 
dimensi iman, ilmu, dan akhlak dalam proses pembelajaran. Strategi implementasi nilai 
humanisme religius tercermin melalui desain kurikulum berbasis nilai, metode pembelajaran 
partisipatif, keteladanan moral pendidik, serta pembentukan budaya lembaga yang berorientasi 
pada keadilan, empati, dan tanggung jawab sosial. Dengan penerapan strategi tersebut, lembaga 
pendidikan Islam mampu melahirkan generasi yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi 
juga berkarakter santun, moderat, dan siap bersaing di tingkat global tanpa kehilangan identitas 
spiritualnya. 
Kata Kunci: pendidikan Islam, karakter, daya saing global, humanisme religius, studi 
kepustakaan. 
 

 

mailto:isny@uin-antasari.ac.id


1330 
 

Pendahuluan 

Di era globalisasi yang ditandai dengan kemajuan teknologi informasi, mobilitas manusia 

lintas negara, serta keterhubungan antarbangsa yang semakin intens, pendidikan memegang 

peranan sentral dalam membentuk kualitas sumber daya manusia yang kompetitif. Perubahan 

cepat dalam bidang ekonomi, sains, dan sosial-budaya menuntut generasi muda untuk memiliki 

daya saing global yang tidak hanya diukur dari kemampuan kognitif, tetapi juga dari kematangan 

karakter, moral, dan nilai-nilai kemanusiaan (Aslan, 2019). Dalam konteks ini, lembaga 

pendidikan menjadi arena strategis dalam membangun generasi yang mampu menjaga jati diri 

sekaligus beradaptasi dengan tuntutan global. 

Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia memiliki tanggung 

jawab historis dan moral untuk menanamkan nilai-nilai Islam yang mampu berdialog dengan 

realitas global. Lembaga pendidikan Islam, baik formal seperti madrasah dan universitas Islam, 

maupun nonformal seperti pesantren dan pendidikan komunitas, berperan penting dalam 

mentransformasi ilmu pengetahuan yang berakar pada nilai-nilai keagamaan namun tetap 

relevan dengan perkembangan zaman (Amin et al., 2025). Tantangannya terletak pada 

bagaimana lembaga-lembaga tersebut dapat melahirkan generasi berkarakter Islami yang tidak 

eksklusif, melainkan inklusif dan kontributif bagi masyarakat dunia. 

Dalam arus globalisasi yang sering kali membawa arus materialistik, sekularisasi, dan 

individualisme ekstrem, muncul kekhawatiran bahwa nilai-nilai spiritual dan kemanusiaan mulai 

terpinggirkan. Hal ini menuntut adanya sistem pendidikan yang tidak hanya berorientasi pada 

prestasi akademik, tetapi juga pada pembentukan manusia seutuhnya—berakal, berperasaan, 

dan berakhlak. Pendidikan Islam pada hakikatnya memiliki potensi besar untuk menjawab 

tantangan ini karena mengintegrasikan dimensi ilmu, amal, dan iman dalam setiap proses 

pembelajaran (Maulidah, n.d.). 

Konsep humanisme religius menjadi sangat relevan dalam konteks pembangunan manusia 

modern. Humanisme religius mengandung gagasan bahwa manusia memiliki martabat tinggi 

karena diciptakan oleh Tuhan, dan karenanya harus berperilaku sesuai dengan nilai-nilai 

kemanusiaan yang dilandasi oleh keimanan. Nilai ini menggabungkan prinsip universal 

humanisme seperti penghormatan terhadap martabat dan kebebasan manusia dengan landasan 

spiritual dan etika keagamaan (Liviana, 2023). Dengan demikian, pendidikan Islam yang 

menerapkan nilai humanisme religius berpotensi membentuk generasi yang tidak hanya cerdas 

dan modern, tetapi juga bermoral dan berempati. 

Sebagai lembaga sosial dan keagamaan, pendidikan Islam telah membuktikan 

kemampuannya dalam membina karakter bangsa Indonesia sepanjang sejarah. Dari masa 

pesantren tradisional hingga lembaga pendidikan Islam modern, peran tersebut selalu menonjol 

dalam membentuk moralitas publik dan menegakkan nilai-nilai keadilan, tanggung jawab, serta 

solidaritas. Namun demikian, di tengah perubahan global dan industrialisasi pendidikan, banyak 

lembaga menghadapi dilema antara mempertahankan idealisme pendidikan karakter dan 

memenuhi tuntutan pasar kerja global yang kompetitif. Kesenjangan antara orientasi moral dan 

tuntutan profesional menjadi tantangan serius bagi pengelolaan pendidikan Islam (Revalina & 

Aslan, 2025). Di satu sisi, lembaga-lembaga ini harus mampu menghasilkan lulusan yang 

memenuhi kebutuhan dunia kerja modern; di sisi lain, mereka tak boleh kehilangan ruh spiritual 

yang menjadi ciri khas pendidikan Islam. Oleh karena itu, diperlukan strategi implementasi nilai 



1331 
 

humanisme religius yang mampu menjembatani dua arus besar: idealisme nilai keagamaan dan 

realitas globalisasi (Aslan & Pugu, 2025). 

Strategi tersebut memerlukan rekonstruksi pemahaman terhadap konsep pendidikan 

Islam itu sendiri. Pendidikan tidak boleh berhenti pada aspek transfer ilmu, tetapi harus bergerak 

menuju pembudayaan nilai dan pembentukan perilaku. Konsep ta’dib misalnya, menekankan 

pentingnya penanaman adab dan moral dalam diri peserta didik sebelum penguasaan 

pengetahuan dan keterampilan. Dalam kerangka humanisme religius, ta’dib menjadi dasar 

pembentukan manusia berkarakter yang sadar akan tanggung jawab sosial dan spiritualnya 

(Liviana, 2023). Selain itu, konteks pendidikan Islam global juga menunjukkan transformasi 

besar. Lembaga-lembaga pendidikan Islam di berbagai negara mulai melakukan inovasi 

kurikulum, penguatan riset, dan internasionalisasi kampus untuk meningkatkan daya saing 

global. Universitas Islam internasional, seperti IIUM di Malaysia atau Universitas Al-Azhar di 

Mesir, menjadi contoh bagaimana nilai Islam dapat diintegrasikan dengan standar akademik 

global tanpa kehilangan identitas keagamaannya. Perspektif semacam ini perlu diadaptasi oleh 

lembaga-lembaga pendidikan Islam di Indonesia agar dapat berkontribusi dalam percaturan 

peradaban dunia (Sugiardi & Aslan, 2025). 

Penelitian-penelitian terdahulu menunjukkan bahwa keberhasilan pendidikan karakter 

dalam lembaga Islam sangat bergantung pada konsistensi antara nilai-nilai yang diajarkan, 

keteladanan guru, dan budaya lembaga. Nilai humanisme religius tidak dapat diimplementasikan 

hanya melalui kurikulum tertulis, melainkan melalui praksis kehidupan sehari-hari di lingkungan 

pendidikan. Oleh karena itu, fokus penelitian kepustakaan ini adalah menggali strategi 

implementatif yang telah dikembangkan dalam literatur akademik, guna menemukan pola yang 

efektif untuk diterapkan. 

 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi kepustakaan (library research) dengan 

metode analisis deskriptif-kualitatif. Seluruh data diperoleh dari literatur yang relevan berupa 

buku-buku ilmiah, artikel jurnal, disertasi, karya ilmiah klasik dan kontemporer, serta dokumen 

kebijakan pendidikan Islam yang kredibel. Fokus analisis diarahkan pada penelusuran dan 

sintesis gagasan-gagasan konseptual mengenai peran lembaga pendidikan Islam dalam 

membentuk generasi berkarakter dan berdaya saing global, khususnya melalui internalisasi nilai 

humanisme religious (Torraco, 2020). Proses analisis data dilakukan melalui beberapa tahap, yaitu: 

pengumpulan dan seleksi literatur berdasarkan relevansi dan otoritas sumber; kategorisasi tema-

tema terkait pendidikan karakter, daya saing global, serta humanisme religius; dan interpretasi 

mendalam untuk menemukan pola, prinsip, dan strategi implementatif yang dapat diterapkan 

dalam konteks lembaga pendidikan Islam di Indonesia . Pendekatan ini memungkinkan peneliti 

untuk memperoleh pemahaman komprehensif terhadap kerangka teoretis dan praktik nyata 

yang tercermin dalam berbagai sumber, sehingga hasil penelitian bersifat reflektif, integratif, dan 

mampu memberikan dasar konseptual bagi pengembangan model pendidikan Islam berkarakter 

global (Eliyah & Aslan, 2025). 

 

 

 



1332 
 

Hasil dan Pembahasan  

Peran Lembaga Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter dan Daya Saing 

Global 

Lembaga pendidikan Islam memiliki mandat historis dan spiritual untuk menyiapkan 

generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan spiritual. 

Peran ini berakar pada visi pendidikan Islam yang menempatkan manusia sebagai makhluk 

berakal sekaligus beriman, di mana ilmu pengetahuan harus diiringi oleh akhlak dan adab 

(Liviana, 2023). Dalam konteks modern, fungsi lembaga pendidikan Islam tidak boleh berhenti 

pada tataran pengajaran agama semata; ia harus tampil sebagai pusat pembentukan karakter dan 

sumber inspirasi nilai-nilai kemanusiaan yang mampu memperkuat daya saing bangsa. Karena 

itu, lembaga pendidikan Islam menjadi wadah strategis untuk menanamkan nilai-nilai universal 

Islam yang mendorong kemajuan, kejujuran, dan tanggung jawab dalam diri peserta didik 

(Fitriyanti & Aslan, 2025). 

Sebagai lembaga pengembang ilmu berbasis wahyu dan rasio, pendidikan Islam 

menempatkan karakter sebagai inti dari pendidikan. Karakter yang dibangun bukan hanya hasil 

dari indoktrinasi nilai, melainkan proses pembudayaan yang berlangsung secara 

berkesinambungan melalui pembelajaran, keteladanan, dan pembiasaan. Peserta didik diarahkan 

untuk memahami dirinya sebagai khalifah di bumi yang memiliki tanggung jawab moral dan 

sosial. Orientasi pendidikan semacam ini menjadikan lembaga pendidikan Islam tidak hanya 

menghasilkan individu berilmu, tetapi juga insan yang berintegritas, berempati, dan memiliki 

kesadaran kritis terhadap persoalan kemanusiaan di sekitarnya (Sanggenafa & Aslan, 2025). 

Konsepsi pendidikan Islam yang menekankan keseimbangan antara iman, ilmu, dan amal 

menjadikannya sebagai sistem pendidikan yang komprehensif. Ketiga dimensi ini berperan 

sebagai fondasi pembentukan manusia berkarakter unggul yang tidak terjebak pada formalisme 

agama atau pragmatisme sains. Melalui pemahaman ilmu yang bersumber dari wahyu dan akal, 

peserta didik diarahkan untuk membangun hubungan yang harmonis antara spiritualitas dan 

rasionalitas (Arif, 2022). Dalam konteks ini, lembaga pendidikan Islam berfungsi sebagai ruang 

dialektika yang memadukan nilai-nilai transendental dengan kebutuhan hidup modern, sehingga 

menghasilkan manusia yang berdaya saing sekaligus berakhlak. 

Pendidikan karakter dalam lembaga Islam memiliki corak khas yang menitikberatkan 

pada dimensi nilai dan keteladanan. Guru atau ustaz tidak hanya berperan sebagai pengajar, 

tetapi juga sebagai model moral dan teladan pribadi yang menanamkan integritas melalui 

perilaku sehari-hari. Karakter seperti kejujuran, disiplin, tanggung jawab, dan kasih sayang tidak 

hanya diajarkan secara teoretis, melainkan dihidupkan dalam interaksi pendidikan. Proses ini 

menumbuhkan kesadaran moral yang bersumber dari hati nurani dan iman, bukan sekadar 

kepatuhan terhadap aturan eksternal (Muhibah & Arnadi, 2025). 

Peran lembaga pendidikan Islam dalam membangun daya saing global terwujud melalui 

upaya peningkatan kualitas sumber daya manusia yang berbasis spiritualitas dan keilmuan. Di 

era yang menuntut penguasaan teknologi dan inovasi, pendidikan Islam perlu mengembangkan 

literasi digital dan kemampuan berpikir kritis tanpa kehilangan arah moral. Integrasi ilmu agama 

dan ilmu umum tidak harus dipertentangkan, melainkan disinergikan agar menghasilkan 

generasi yang kompeten, kreatif, dan memiliki etos kerja Islami (Aslan & Ningtyas, 2025). 

Dengan begitu, lulusan lembaga pendidikan Islam diharapkan tidak hanya siap bersaing di dunia 



1333 
 

kerja internasional, tetapi juga mampu menjadi teladan dalam mengedepankan etika dan 

tanggung jawab sosial. 

Globalisasi membawa tantangan besar bagi jati diri umat Islam, terutama di bidang 

pendidikan. Ketika dunia menjadi semakin terbuka, generasi muda dihadapkan pada arus nilai 

yang dapat mengikis identitas religius. Dalam situasi ini, lembaga pendidikan Islam berfungsi 

sebagai benteng moral yang menjaga eksistensi nilai-nilai keislaman agar tetap hidup dalam 

praksis kehidupan modern. Melalui kurikulum yang adaptif namun berakar pada ajaran Islam, 

lembaga pendidikan Islam dapat menanamkan pemahaman bahwa keberhasilan global hanya 

bernilai apabila diiringi dengan moralitas dan tanggung jawab sosial (Pongpalilu & Aslan, 2025). 

Untuk dapat berdaya saing di tingkat global, pendidikan Islam harus mengembangkan soft skills 

yang relevan dengan kebutuhan abad ke-21, seperti kemampuan komunikasi lintas budaya, 

kepemimpinan kolaboratif, dan inovasi kreatif. Nilai-nilai Islam seperti kerja keras (ijtihad), 

kejujuran (sidq), dan amanah menjadi fondasi moral bagi penguasaan keterampilan tersebut 

(Arif, 2022). Selain itu, pendidikan Islam juga menumbuhkan sikap ukhuwah insaniyah—

persaudaraan sesama manusia—yang menjadi modal sosial penting untuk membangun jaringan 

dan toleransi di kancah global. Sinergi antara keterampilan profesional dan moralitas religius 

inilah yang menjadikan lulusan lembaga pendidikan Islam mampu bersaing tanpa melupakan 

etika (Mas’ud, 2023). 

Lembaga pendidikan Islam juga memainkan peran strategis dalam mendorong literasi 

global melalui internasionalisasi kurikulum dan jejaring akademik. Banyak madrasah, pesantren, 

dan universitas Islam yang mulai menjalin kemitraan dengan lembaga luar negeri untuk 

meningkatkan kualitas riset dan pengajaran. Konektivitas semacam ini tidak berarti 

menghilangkan identitas lokal, melainkan memperkaya wawasan global peserta didik agar 

berpikir universal namun tetap berlandaskan nilai Islam. Model ini mencerminkan semangat 

Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin—pembawa rahmat bagi seluruh umat manusia 

(Hendriarto et al., 2021). 

Dalam perjalanan sejarahnya, lembaga pendidikan Islam telah menunjukkan kontribusi 

signifikan terhadap kemajuan intelektual dan peradaban dunia. Tradisi ilmiah di lembaga-

lembaga klasik seperti Bayt al-Hikmah dan madrasah Nizamiyah membuktikan bahwa 

spiritualitas dan ilmu pengetahuan dapat berjalan beriringan. Semangat keilmuan tersebut harus 

dihidupkan kembali dalam konteks lembaga pendidikan Islam kontemporer agar dapat 

membentuk generasi yang mencintai ilmu sekaligus menjunjung tinggi nilai etika. Dengan 

menghidupkan kembali semangat ijtihad dan riset, lembaga pendidikan Islam dapat kembali 

menjadi penggerak inovasi yang membawa kemaslahatan global (Cahyono & Aslan, 2025). 

Namun demikian, peran besar ini tidak lepas dari tantangan internal seperti keterbatasan 

sumber daya manusia, kurangnya inovasi kurikulum, dan lemahnya adaptasi terhadap perubahan 

global. Sebagian lembaga pendidikan Islam masih terpaku pada pola pembelajaran konvensional 

yang menekankan hafalan daripada pemahaman kritis. Oleh karena itu, perlu adanya 

transformasi manajemen pendidikan yang berorientasi pada mutu, riset, dan kolaborasi 

internasional. Peningkatan kapasitas guru dan integrasi teknologi pembelajaran menjadi langkah 

penting untuk memastikan pendidikan Islam tidak tertinggal dalam persaingan global. 

Sinergi antara pemerintah, masyarakat, dan lembaga pendidikan Islam menjadi faktor 

penting dalam memperkuat daya saing global umat. Kebijakan pendidikan nasional yang 



1334 
 

mendukung penguatan karakter berbasis nilai keagamaan harus diimplementasikan secara 

konkret melalui dukungan terhadap lembaga Islam. Masyarakat juga perlu berperan aktif dalam 

membangun budaya literasi dan riset di lingkungan pendidikan Islam. Kolaborasi tripartit ini 

akan melahirkan ekosistem pendidikan yang tidak hanya mencetak generasi berprestasi 

akademik, tetapi juga berjiwa sosial, religius, dan nasionalis (Mas’ud, 2023). 

Dengan demikian, lembaga pendidikan Islam menempati posisi strategis dalam 

membentuk karakter sekaligus meningkatkan daya saing global generasi muda. Melalui integrasi 

nilai-nilai keislaman, humanisme, dan kecakapan abad ke-21, pendidikan Islam dapat mencetak 

insan kamil—manusia paripurna yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Lembaga ini 

bukan hanya benteng moral di era global, tetapi juga motor penggerak transformasi sosial yang 

mendorong kemajuan bangsa dalam bingkai nilai humanisme religius. Oleh karena itu, 

penguatan peran pendidikan Islam merupakan syarat mutlak untuk mewujudkan peradaban 

yang bermartabat, kompetitif, dan berkeadaban global. 

 

Strategi Implementasi Nilai Humanisme Religius dalam Pendidikan Islam 

Implementasi nilai humanisme religius dalam pendidikan Islam merupakan langkah 

strategis untuk merevitalisasi fungsi pendidikan sebagai pembentuk manusia seutuhnya. Dalam 

konteks modern yang kerap terfragmentasi antara moralitas dan intelektualitas, nilai humanisme 

religius hadir sebagai upaya mengharmonisasikan keduanya (Mas’ud, 2023). Konsep ini 

menegaskan bahwa manusia adalah makhluk yang memiliki martabat luhur karena berasal dari 

Tuhan, sehingga seluruh aktivitas pendidikannya harus diarahkan untuk menumbuhkan 

kesadaran spiritual sekaligus tanggung jawab sosial. Dengan demikian, strategi implementasi 

nilai ini akan mampu memperkuat karakter peserta didik yang beriman, berakal sehat, dan 

memiliki sensitivitas kemanusiaan yang tinggi (Iswadi et al., 2022). 

Langkah pertama dalam strategi implementasi adalah membangun fondasi konseptual 

melalui perumusan visi dan misi lembaga pendidikan yang eksplisit menempatkan nilai 

humanisme religius sebagai arah dasar pendidikan. Visi tersebut perlu mencerminkan integrasi 

antara nilai-nilai ketuhanan (rabbaniyah) dan kemanusiaan (insaniyah), yang kemudian dijabarkan 

ke dalam tujuan pembelajaran, kebijakan kelembagaan, dan kurikulum operasional. Proses ini 

tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga ideologis, karena menentukan arah pendidikan 

apakah hanya menghasilkan individu berpengetahuan atau melahirkan insan yang memiliki 

kepekaan moral dan sosial (Tim Peneliti, 2024). 

Strategi kedua terletak pada pengembangan kurikulum yang berbasis nilai dan 

berorientasi integratif. Kurikulum pendidikan Islam perlu dirancang agar mampu 

menghubungkan antara ilmu pengetahuan, nilai agama, dan kemanfaatan bagi kehidupan umat 

manusia. Setiap mata pelajaran sebaiknya dikontekstualisasikan dengan nilai-nilai keislaman yang 

mengandung pesan kemanusiaan, seperti keadilan, kasih sayang, tanggung jawab, dan 

penghormatan terhadap perbedaan. Dengan cara ini, materi ajar tidak akan menjadi sekadar 

transfer pengetahuan, tetapi sarana internalisasi nilai religius-humanistik dalam pengalaman 

belajar peserta didik (Tim Peneliti, 2024). 

Selanjutnya, metode pembelajaran harus berorientasi pada pengalaman dan dialog 

kemanusiaan. Pendekatan student-centered learning dapat menjadi media efektif untuk 

menumbuhkan keaktifan, refleksi diri, dan empati dalam diri peserta didik. Guru berperan 



1335 
 

bukan sekadar pengajar, tetapi fasilitator nilai dan pendamping spiritual yang membantu siswa 

menemukan makna hidup melalui proses belajar. Dalam kerangka humanisme religius, kegiatan 

belajar diarahkan untuk memberdayakan manusia agar berpikir kritis, namun tetap menghormati 

dimensi spiritual dan moralitas sebagai landasan Tindakan (Aslan & Hifza, 2020). 

Keteladanan pendidik menjadi elemen kunci dalam strategi implementasi nilai 

humanisme religius. Pendidikan Islam memandang guru sebagai figur sentral yang tidak hanya 

mentransfer ilmu, tetapi juga menanamkan adab dan karakter. Nilai-nilai yang diinternalisasikan 

kepada peserta didik harus terlebih dahulu tampak dalam perilaku dan cara hidup guru. Dengan 

menjadi teladan moral, guru menghadirkan suasana pembelajaran yang hidup dan menyentuh 

hati, sehingga nilai-nilai keagamaan dan kemanusiaan tidak hanya diajarkan, tetapi dihidupkan 

melalui interaksi keseharian (Liliana et al., 2021). Selain keteladanan, strategi implementasi juga 

memerlukan kultur kelembagaan yang kondusif terhadap tumbuhnya nilai humanisme religius. 

Budaya sekolah atau pesantren harus mencerminkan nilai seperti saling menghormati, 

kebersamaan, tanggung jawab sosial, dan partisipasi aktif. Tradisi musyawarah, kegiatan sosial, 

serta pembiasaan ibadah berjamaah dapat menjadi sarana efektif untuk memperkuat rasa 

kemanusiaan dan spiritualitas kolektif. Ketika lingkungan sekolah mempraktikkan nilai-nilai ini, 

peserta didik akan terbiasa menjalani kehidupan berbasis empati dan moralitas (Eliyah et al., 

2021). 

Peran lembaga pendidikan Islam dalam penguatan nilai humanisme religius juga dapat 

diwujudkan melalui inovasi program pengabdian masyarakat. Aktivitas semacam bakti sosial, 

pendampingan komunitas, atau aksi lingkungan hidup bisa diintegrasikan dalam kurikulum 

berbasis proyek (project-based learning). Program-program ini menumbuhkan kesadaran sosial dan 

tanggung jawab terhadap sesama, sekaligus menjadi aktualisasi nilai kebermanfaatan (maslahah) 

dalam kehidupan nyata. Melalui pengalaman langsung tersebut, siswa tidak hanya memahami 

konsep kemanusiaan secara teoretis, tetapi mengalami dan menghayatinya dalam praktik sosial 

(Syamsuri et al., 2021). 

Dalam konteks global, strategi implementasi nilai humanisme religius juga perlu 

diarahkan pada penguatan literasi global dan dialog antarperadaban. Pendidikan Islam yang 

terbuka terhadap ilmu pengetahuan universal dan menghargai perbedaan budaya dapat 

mencetak generasi Muslim yang mampu berdialog dengan dunia tanpa kehilangan identitas 

keislamannya. Penanaman nilai toleransi, kebersamaan, dan semangat ukhuwah insaniyah akan 

memperkuat posisi peserta didik sebagai warga dunia yang beriman dan berperikemanusiaan. 

Pendekatan ini sejalan dengan misi Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil ‘alamin) 

(Rokhmawati et al., 2025). 

Dalam implementasi praktis, penggunaan teknologi pendidikan juga dapat menjadi 

sarana efektif untuk memperluas jangkauan nilai humanisme religius. Media digital dan platform 

pembelajaran daring memungkinkan peserta didik mengeksplorasi pengetahuan dengan 

pendekatan interaktif, reflektif, dan kolaboratif. Namun, penggunaan teknologi harus disertai 

dengan pembinaan etika digital agar siswa tidak kehilangan arah moral. Dengan menanamkan 

kesadaran bahwa teknologi merupakan alat untuk kemaslahatan, lembaga pendidikan Islam 

dapat mendorong generasi yang berdaya saing global dan bermartabat spiritual (Liviana, 2023). 

Evaluasi pendidikan dalam kerangka humanisme religius tidak seharusnya hanya menilai 

aspek kognitif, melainkan juga afektif dan psikomotorik yang mencerminkan perilaku beradab. 



1336 
 

Sistem penilaian yang integratif dapat mengukur keberhasilan peserta didik dalam 

menginternalisasi nilai-nilai akhlak, kepedulian sosial, dan sikap toleransi. Nilai ujian bukan 

hanya menjadi indikator prestasi belajar, tetapi juga tolok ukur pembentukan karakter Islami. 

Dengan orientasi evaluasi seperti ini, pendidikan Islam akan lebih menekankan proses 

pembentukan manusia daripada sekadar capaian akademik (Hendriarto et al., 2021). 

Penerapan nilai humanisme religius juga menghadapi tantangan serius, terutama di 

tengah arus globalisasi yang menonjolkan materialisme dan individualisme. Untuk 

mengatasinya, lembaga pendidikan Islam harus memperkuat literasi spiritual dan etika melalui 

kegiatan pembinaan rohani yang berkelanjutan. Kegiatan seperti halaqah, diskusi moral, maupun 

mentoring keagamaan dapat menjadi wahana refleksi nilai-nilai kemanusiaan dalam perspektif 

Islam. Proses ini membantu peserta didik untuk menemukan keseimbangan antara tuntutan 

dunia modern dan kebutuhan spiritualitas (Aslan & Sidabutar, 2025). 

Keterlibatan seluruh unsur pendidikan menjadi syarat penting bagi keberhasilan 

implementasi nilai humanisme religius. Kepala sekolah, guru, tenaga kependidikan, siswa, dan 

orang tua perlu memahami dan menghayati visi yang sama mengenai nilai kemanusiaan yang 

berakar pada iman. Kolaborasi ini membentuk ekosistem pendidikan yang menumbuhkan 

kesalehan individu sekaligus kepedulian sosial. Sinergi tersebut memperkuat pesan bahwa 

pendidikan bukan hanya tanggung jawab lembaga, tetapi juga gerakan moral bersama untuk 

menciptakan masyarakat beradab dan berkeadilan (Aslan, 2017). 

Dengan demikian, strategi implementasi nilai humanisme religius dalam pendidikan 

Islam mencakup transformasi menyeluruh: dari visi lembaga, desain kurikulum, metode 

pembelajaran, hingga budaya dan ekosistem sekolah. Pendidikan Islam yang berlandaskan 

humanisme religius akan melahirkan generasi yang religius tetapi tidak fanatik, modern namun 

tetap berakar, dan kompetitif tanpa kehilangan nurani. Nilai-nilai kemanusiaan yang bersumber 

dari ajaran Islam, bila diterapkan secara intensional dan sistematis, akan menjadikan lembaga 

pendidikan Islam bukan hanya pusat transmisi ilmu, melainkan institusi pembentuk peradaban 

yang humanis dan berkeadaban global. 

 

Kesimpulan 

Lembaga pendidikan Islam memiliki posisi strategis dalam membentuk generasi 

berkarakter serta berdaya saing global. Melalui integrasi nilai-nilai keislaman dan prinsip 

kemanusiaan universal, pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana transmisi ilmu 

pengetahuan, tetapi juga sebagai wahana pembinaan moral, spiritual, dan sosial. Pendidikan 

Islam yang berpijak pada nilai iman, ilmu, dan amal mampu melahirkan manusia yang tidak hanya 

menguasai ilmu pengetahuan modern, tetapi juga memiliki kepribadian yang bermartabat, 

berempati, dan bertanggung jawab terhadap lingkungan sosialnya. Dengan demikian, 

pendidikan Islam berperan ganda: menjaga nilai spiritual bangsa sekaligus membuka ruang bagi 

kemajuan dan inovasi global. 

Strategi implementasi nilai humanisme religius merupakan kunci dalam mengaktualisasikan 

fungsi tersebut. Konsep humanisme religius memadukan pemahaman teologis mengenai 

ketuhanan dengan kesadaran kemanusiaan yang mengedepankan cinta kasih, keadilan, dan 

penghargaan terhadap martabat manusia. Dalam praksis pendidikan, strategi ini diwujudkan 

melalui integrasi nilai dalam kurikulum, metode pembelajaran dialogis, keteladanan pendidik, 



1337 
 

dan pembentukan kultur lembaga yang berorientasi pada moralitas. Proses internalisasi nilai 

dilakukan secara berkelanjutan agar peserta didik tidak hanya memahami agama secara formal, 

tetapi juga mampu mengamalkan ajaran Islam dalam konteks sosial dan global yang dinamis. 

Maka dengan ini , bahwa pendidikan Islam berbasis nilai humanisme religius adalah 

solusi konseptual dan praktis untuk melahirkan generasi unggul berkarakter global. Pendekatan 

ini menawarkan keseimbangan antara penguasaan ilmu, moralitas, dan spiritualitas dalam 

menjawab krisis kemanusiaan modern. Apabila lembaga pendidikan Islam konsisten 

menerapkan strategi humanisme religius secara komprehensif—melalui inovasi kurikulum, 

peningkatan mutu pendidik, serta kolaborasi lintas budaya—maka akan terbentuk generasi 

Muslim yang moderat, adaptif, dan kompetitif tanpa kehilangan identitas moralnya. Dengan 

demikian, pendidikan Islam dapat tampil sebagai kekuatan transformatif dalam membangun 

peradaban yang berkeadilan, berakhlak, dan berdaya saing global. 

 
References 
Amin, H., Aslan, A., & Ram, S. W. (2025). PENGARUH CYBERCULTURE PADA TRADISI 

KEAGAMAAN: STUDI LITERATUR TENTANG ADAPTASI DAN 
TRANSFORMASI BUDAYA. SIBATIK JOURNAL: Jurnal Ilmiah Bidang Sosial, 
Ekonomi, Budaya, Teknologi, Dan Pendidikan, 4(6), Article 6. 
https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i6.2818 

Arif, S. (2022). Integrasi Konsep Pendidikan Islam Humanis dalam Sistem Pendidikan Nasional. MTSN 
10 Jember. https://mtsn10jbr.sch.id/read/13/integrasi-konsep-pendidikan-islam-
humanis-dalam-sistem-pendidikan-nasional 

Aslan. (2019, January 17). Pergeseran Nilai Di Masyarakat Perbatasan (Studi tentang Pendidikan dan 
Perubahan Sosial di Desa Temajuk Kalimantan Barat) [Disertasi dipublikasikan]. 
https://idr.uin-antasari.ac.id/10997/ 

Aslan, A. (2017). PENDIDIKAN REMAJA DALAM KELUARGA DI DESA MERABUAN, 
KALIMANTAN BARAT (PERSPEKTIF PENDIDIKAN AGAMA ISLAM). Al-

Banjari : Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman, 16(1), 122–135. https://doi.org/10.18592/al-
banjari.v16i1.1158 

Aslan, A., & Ningtyas, D. T. (2025). DIALOG IDENTITAS: INTEGRASI TRADISI 
KEAGAMAAN LOKAL DI TENGAH ARUS BUDAYA GLOBAL. Prosiding Seminar 
Nasional Indonesia, 3(2), Article 2. 

Aslan, A., & Pugu, M. R. (2025). PERGESERAN MAKNA RELIGIUS: PENGARUH 
INTERAKSI BUDAYA GLOBAL TERHADAP TRADISI LOKAL. Prosiding Seminar 
Nasional Indonesia, 3(2), Article 2. 

Aslan, A., & Sidabutar, H. (2025). APPLICATION OF PIAGET’S THEORY IN EARLY 
CHILDHOOD EDUCATION CURRICULUM DEVELOPMENT. International 
Journal of Teaching and Learning, 3(1), Article 1. 

Aslan & Hifza. (2020). The Community Of Temajuk Border Education Values Paradigm On 
The School. International Journal of Humanities, Religion and Social Science, 4(1), 13–20. 

Cahyono, D., & Aslan, A. (2025). THE ROLE AND CHALLENGES OF HONORARY 
TEACHERS IN THE NATIONAL EDUCATION SYSTEM: A LITERATURE 
REVIEW. INTERNATIONAL JOURNAL OF SOCIETY REVIEWS, 3(5), Article 
5. 

Eliyah, E., & Aslan, A. (2025). STAKE’S EVALUATION MODEL: METODE 
PENELITIAN. Prosiding Seminar Nasional Indonesia, 3(2), Article 2. 



1338 
 

Eliyah, E., Muttaqin, I., & Aslan, A. (2021). Pengaruh Ekspektasi Guru terhadap Prestasi Belajar 
Peserta Didik Kelas VI Semester I di Madrasah Ibtidaiyah (MI) Al-Mu’awwanah 
Jombang. Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 4(1), 1–12. 
https://doi.org/10.54069/attadrib.v4i1.116 

Fitriyanti, F., & Aslan, A. (2025). THE ROLE OF INCLUSIVE EDUCATION IN 
REDUCING LEARNING DISPARITIES AMONG STUDENTS FROM 
DIFFERENT ECONOMIC BACKGROUNDS. Indonesian Journal of Education 
(INJOE), 5(3), Article 3. 

Hendriarto, P., Aslan, A., Mardhiah, Sholihin, R., & Wahyudin. (2021). The Relevance of 
Inquiry-Based Learning in Basic Reading Skills Exercises for Improving Student 

Learning Outcomes in Madrasah Ibtidaiyah. At-Tajdid : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran 
Islam, 5(01), 28–41. https://doi.org/10.24127/att.v5i01.1473 

Iswadi, Aslan, & Sunantri, S. (2022). INTEGRASI KURIKULUM 2013 DAN PONDOK 
PESANTREN DI SEKOLAH MENENGAH PERTAMA SWASTA ISLAM 
TERPADU AL-FURQON TEBAS. Jurnal Studi Islam Lintas Negara (Journal of Cross-
Border Islamic Studies), 4(2), 69–76. https://doi.org/10.37567/cbjis.v4i2.1417 

Liliana, L., Putra, P., & Aslan, A. (2021). THE STRATEGY OF TADZKIRAH IN 
IMPLEMENTING CHARACTERS AT MAN INSAN CENDEKIA SAMBAS. 
EDUKASI: Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 1–17. 

Liviana, D. (2023). Konsep Humanisme Religius Sebagai Paradigma Pendidikan Islam Menurut 
Abdurrahman Mas’ud. Islamic Pedagogia FAI Unwir. 
https://www.islamicpedagogia.faiunwir.ac.id/index.php/pdg/article/view/79 

Mas’ud, A. (2023). Humanisme Religius dalam Pendidikan Islam Perspektif Prof. H. Abdurrahman 
Mas’ud, M.A., Ph.D. Repository Syekh Nurjati. 
https://repository.syekhnurjati.ac.id/11333/ 

Maulidah, T. A. (n.d.). Relasi Tuhan dan Manusia Menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas [Digilib 
UINSA]. 
http://digilib.uinsa.ac.id/22472/3/Tri%20Arwani%20Maulidah_F02115039.pdf 

Muhibah, S., & Arnadi, A. (2025). THE DEVELOPMENT OF ISLAMIC CIVILIZATION 
FROM PRE-ISLAMIC TO MODERN TIMES IN THE ARCHIPELAGO. 
INJOSEDU: International Journal of Social and Education, 2(2), 97–105. 

Pongpalilu, F., & Aslan, A. (2025). THE ROLE OF TEACHERS AS AGENTS OF CHANGE 
IN SHAPING STUDENTS’ CREATIVITY, CHARACTER, AND SOCIAL 
SENSITIVITY: A LITERATURE REVIEW. International Journal of Teaching and 
Learning, 2(11), Article 11. 

Revalina, A., & Aslan, A. (2025). PERUBAHAN NORMA ETIKA DALAM HUBUNGAN 
SOSIAL DI PLATFORM MEDIA SOSIAL. Jurnal Komunikasi, 3(6), Article 6. 

Rokhmawati, Z., Aslan, A., & Farchan, A. (2025). Inovasi Teknologi dalam Pendidikan Jarak 
Jauh: Kajian Literatur. Jurnal Ilmiah Edukatif, 11(1), Article 1. 
https://doi.org/10.37567/jie.v11i1.3735 

Sanggenafa, C. O. I., & Aslan, A. (2025). THE ROLE OF ULAMA IN CRIMINAL POLICY 
FORMATION IN INDONESIA. INJOSEDU: International Journal of Social and 
Education, 2(5), Article 5. 

Sugiardi, S., & Aslan, A. (2025). CROSSROADS OF FAITH: ADAPTATION OF LOCAL 
RELIGIOUS TRADITIONS IN THE FLOW OF GLOBALISATION. 
INTERNATIONAL JOURNAL OF SOCIETY REVIEWS, 3(6), Article 6. 

Syamsuri, S., Kaspullah, K., & Aslan, A. (2021). THE UNDERSTANDING STRATEGY OF 
WORSHIP TO EXCEPTIONAL CHILDREN. EDUKASI: Jurnal Pendidikan Islam, 
9(1), 18–31. 



1339 
 

Tim Peneliti. (2024). Era Globalisasi, Pembentukan Karakter, Pendidikan Islam. Jurnal PCMK 
Ramatjati. https://jurnal.pcmkramatjati.or.id/index.php/JIPMUKJT/article/view/273 

Torraco, R. J. (2020). Writing Integrative Literature Reviews: Guidelines and Examples. Human 
Resource Development Review, 19(4), 434–446. 
https://doi.org/10.1177/1534484320951055 

 


