Jurnal llmu Pendidikan (JIP)
Vol. 3 No. 8 Januari 2026, hal. 965-977 e-ISSN: 2987-7768

CORAK PESANTREN TRADISIONAL DAN MODERN DALAM
PERKEMBANGAN ISLAM DI SERUYAN RAYA

Robiansyah
Universitas Islam Negeri (UIN) Palangkaraya
email: robiansyahidrus759@gmail.com

Zainap Hartati
Universitas Islam Negeri (UIN) Palangkaraya
zainap.hartati@uin-palangkaraya.ac.id

Abstract

This research aims to analyze the sociological characteristics and typologies of Islamic
education at the Raudlotut Tolibin Islamic Boarding School and MI Al-Mukmin (PP.
Bumi Solawat Al-Mukmin) in Seruyan Raya District, Central Kalimantan. The research
method employed is a qualitative approach with a library research design and
documentary study. Data analysis techniques utilized content analysis through an
interactive model encompassing data reduction, descriptive data presentation, and
conclusion drawing. Research findings indicate that the development of Islam in
Bangkal and Selunuk Villages reflects an organic model of religious moderation,
characterized by the physical coexistence of houses of worship alongside symbols of
the local Dayak culture. Institutionally, there is a harmonious dialectic between the
salafiyah pattern, which maintains the originality of faith through the mastery of
classical yellow books (kitab kuning), and the khalafiyah pattern, which is adaptive
through an innovative and environment-oriented educational vision. Specifically, Mi
Al-Mukmin's vision successfully synchronizes the demands of flagship school
standards with the preservation of local cultural activities as an effort to protect
Muslim identity from the currents of globalization. The synergy of these two
boarding school typologies represents an integral educational model that is most
effective in addressing multi-sectoral challenges while serving as an anchor for social
stability in the hinterlands of Kalimantan.

Keywords: Boarding School Typology; Environment-Oriented Vision; Local Wisdom;

Religious Moderation; Seruyan Raya

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis karakteristik sosiologis dan tipologi
pendidikan Islam pada Pondok Pesantren Raudlotut Tolibin dan M1 Al-Mukmin (PP.
Bumi Solawat Al-Mukmin) di Kecamatan Seruyan Raya, Kalimantan Tengah.
Metode penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan desain
riset pustaka dan studi dokumentasi. Teknik analisis data menggunakan analisis isi
yang mencakup reduksi data, penyajian data secara deskriptif, dan penarikan
kesimpulan. Temuan penelitian menunjukkan bahwa perkembangan Islam di Desa
Bangkal dan Selunuk mencerminkan model moderasi beragama yang organik,
ditandai dengan koeksistensi fisik bangunan ibadah yang berdampingan dengan

965


mailto:robiansyahidrus759@gmail.com
mailto:zainap.hartati@uin-palangkaraya.ac.id

simbol budaya lokal Dayak. Secara kelembagaan, terdapat dialektika yang
harmonis antara corak salafiyah yang menjaga orisinalitas akidah melalui
penguasaan kitab kuning, serta corak khalafiyah yang adaptif melalui visi
pendidikan inovatif dan berwawasan lingkungan. Visi Ml Al-Mukmin secara khusus
berhasil menyelaraskan tuntutan standar sekolah unggulan dengan pelestarian
aktivitas budaya lokal sebagai upaya proteksi identitas Muslim dari arus
globalisasi. Sinergi kedua tipologi pesantren ini merupakan model pendidikan
integral yang paling efektif dalam menjawab tantangan multisektoral sekaligus
menjadi jangkar stabilitas sosial di wilayah pedalaman Kalimantan.

Kata Kunci: Corak Pesantren; Kearifan Lokal; Moderasi Beragama; Seruyan Raya; Visi

Lingkungan.

PENDAHULUAN

Lembaga pesantren di wilayah Kalimantan, khususnya di Kecamatan Seruyan
Raya, merupakan manifestasi autentik dari kekuatan intelektual Islam Nusantara yang
telah teruji melampaui lintasan zaman. Secara historis, institusi ini telah mengukuhkan
posisinya sebagai fondasi fundamental dalam konstruksi peradaban Islam di Indonesia
melalui mekanisme transmisi keilmuan yang terjaga secara konsisten dan turun-
temurun (Mahrisa et al.,, 2020, p. 31). Sebagai lembaga pendidikan yang bersifat
indigenous atau asli pribumi, pesantren tidak sekadar beroperasi sebagai ruang
transfer pengetahuan teoretis, melainkan berfungsi sebagai benteng pertahanan
moralitas serta episentrum pengembangan intelektual yang sangat responsif terhadap
fluktuasi sosiopolitik di lingkungannya (Nizar, 2013, p. 45).

Keberadaan pesantren di Kalimantan Tengah menjadi unik karena harus
berhadapan dengan karakteristik geografis pedalaman yang sedang mengalami
transisi menuju modernitas industri. Namun, realitas kontemporer di Seruyan Raya
saat ini menghadirkan tantangan yang kompleks bagi keberlangsungan pendidikan
Islam akibat akselerasi globalisasi yang masif, yang sering kali membawa nilai-nilai luar
yang tidak selaras dengan akar tradisi masyarakat lokal. Tantangan pendidikan Islam di
wilayah pedalaman Kalimantan Tengah memiliki kekhasan tersendiri jika dibandingkan
dengan dinamika pesantren yang ada di Pulau Jawa. Di Seruyan Raya, lembaga
pendidikan Islam harus berinteraksi langsung dengan ekspansi industri ekstraktif dan
transformasi ekologi yang terjadi begitu cepat, yang secara simultan mengubah
struktur sosiokultural masyarakatnya. Keresahan akademik muncul saat gelombang
westernisasi mulai mengaburkan nilai-nilai kearifan lokal, sementara di sisi lain, banyak
institusi pendidikan Islam justru terjebak dalam jebakan administratif dan formalitas
kurikulum yang kaku (Nabila, 2021, p. 867).

Merujuk pada diskursus filosofis pendidikan Islam, tujuan hakiki dari pendidikan
adalah pembentukan karakter (character building) yang terintegrasi; namun, saat
sebuah lembaga pendidikan lebih memprioritaskan tuntutan sistemik-administratif,
maka substansi rahmatan lil alamin dari pendidikan tersebut berisiko mengalami

966



reduksi (Nata, 2010, p. 89). Pendidikan nasional pada prinsipnya wajib memuat
internalisasi nilai-nilai karakter secara komprehensif, bukan sekadar mengejar prestasi
akademik yang bersifat kognitif semata (Rusn, 2009, p. 102).

Dalam memetakan posisi akademik riset ini, peneliti melakukan penelusuran
terhadap beberapa kajian relevan guna menemukan celah kebaruan (novelty).
Pertama, kajian mengenai komparasi kurikulum (Aflisia et al., 2022, p. 97) yang
membandingkan efektivitas pembelajaran Nahwu antara pesantren tradisional
(Pesantren Darussalam Kepahiang) dan madrasah modern (MA Muhammadiyah
Curup). Temuan riset tersebut menunjukkan bahwa meskipun tujuannya selaras,
institusi modern lebih unggul dalam integrasi teknologi informasi, sedangkan
pesantren cenderung stagnan pada metode konvensional. Relevansi riset tersebut
dengan penelitian ini terletak pada kerangka komparatif institusionalnya. Namun,
posisi penelitian sekarang berada pada ranah analisis yang jauh lebih luas; jika Aflisia
dkk. (2022) berfokus pada dimensi mikro-pedagogis (pengajaran bahasa Arab), maka
penelitian ini menarik fokus ke ranah makro-sosial, yakni bagaimana diferensiasi corak
lembaga tersebut berdampak pada kualitas keimanan, kaderisasi ulama, dan daya
tahan budaya masyarakat di Seruyan Raya.

Kedua, riset mengenai efektivitas metode tradisional seperti sorogan (Jabir, 2020,
p. 13) telah didokumentasikan di Pondok Pesantren Raudhatul Mustofah Lilkhairat.
Penelitian tersebut memberikan konfirmasi empiris bahwa metode klasik pesantren
memiliki efektivitas yang tinggi dalam meningkatkan kompetensi keilmuan santri.
Posisi penelitian sekarang tidak hanya bertujuan mengonfirmasi keunggulan metode
tersebut secara tunggal, melainkan menempatkan metode tradisional dalam dialektika
komparatif dengan model pendidikan semi-modern di Ml Al-Mukmin. Kontribusi
spesifik riset ini adalah menguji bagaimana efektivitas metode tersebut
bertransformasi dalam konteks sosiologis yang berbeda, terutama dalam menghadapi
dinamika budaya suku Dayak di Kalimantan yang tidak dibahas dalam studi Jabir dan
Wahyu (2020).

Ketiga, dimensi sosiologis pesantren di Kalimantan (Futaqi, 2020, p. 64) yang
membedah konsep modal sosial-multikultural di Pesantren Al-Qodir. Riset tersebut
mengidentifikasi adanya kekuatan bonding (internal) dan bridging (eksternal) dalam
membangun harmoni sosial umat beragama di Kalimantan. Penelitian sekarang
memiliki posisi yang lebih spesifik dengan menguji modal sosial tersebut dalam
kerangka dua corak kelembagaan yang berbeda. Peneliti berupaya mengeksplorasi
model institusi mana—antara tradisional atau modern—yang lebih efektif dalam
melakukan adaptasi kearifan lokal Dayak seperti filosofi Huma Betang dan prinsip
Mahaga Petak Danum. Dengan demikian, riset ini memperluas temuan Futaqi (2020)
dari sekadar analisis modal sosial umum menuju analisis model kelembagaan yang
paling adaptif bagi komunitas pedalaman Kalimantan.

967



Integrasi nilai-nilai Nusantara dalam pendidikan Islam menjadi sangat krusial
mengingat wilayah Seruyan Raya merupakan zona transisi budaya yang sangat
dinamis. Di tempat ini, komunitas Muslim hidup berdampingan secara intim dengan
penganut kepercayaan lokal. Keunikan interaksi ini tecermin secara nyata dalam
infrastruktur desa, di mana rumah ibadah seperti Masjid berdiri berdampingan secara
harmonis dengan simbol budaya Makam Sandung (Firdaus et al., 2021, p. 34) Realitas
pluralistik ini menuntut pesantren untuk mampu memformulasikan model pendidikan
yang seimbang; kuat dalam menjaga ortodoksi akidah, namun cair dalam interaksi
sosial. Dialektika antara corak salafiyah yang berkomitmen pada literatur klasik
(zarkasyi, 2020, p. 165) dengan corak khalafiyah yang mengadopsi manajemen modern
serta visi lingkungan (Mansir, 2020, p. 118) menjadi fokus utama dalam studi ini.

Pengembangan kepribadian santri pada dasarnya tidak dapat dilepaskan dari
konteks sosiologis tempat mereka berpijak (Tafsir, 2012, p. 76). Pesantren kini
menghadapi tantangan kompleks, mulai dari pengaruh paham radikal hingga
keterbatasan sumber daya dan perubahan sosial yang cepat (Masdugqi, 2024, p. 4) Oleh
sebab itu, kerangka kurikulum pendidikan Islam di Kalimantan harus dikembangkan
melalui penelitian yang metodologis agar mampu menyentuh esensi permasalahan
yang dihadapi masyarakat (Sukmadinata, 2011, p. 173). Evaluasi terhadap relevansi
kurikulum harus dilakukan secara periodik agar proses edukasi tidak terjebak pada
pemenuhan tugas administratif, melainkan memberikan kontribusi nyata bagi
peradaban (Hamalik, 2011, p. 184). Integrasi antara nilai keagamaan dengan pendidikan
kecakapan hidup (life skills) menjadi kebutuhan mendesak agar santri memiliki daya
saing yang kompetitif namun tetap rendah hati secara spiritual (Sukardi, 2013, p. 121).|

Literatur terdahulu secara umum masih didominasi oleh pembahasan mengenai
sejarah atau biografi ulama pesisir. Masih terdapat kekosongan ruang riset (research
gap) yang secara spesifik mengeksplorasi bagaimana madrasah ibtidaiyah menanggapi
isu ekologi dan integrasi budaya lokal secara simultan. Celah inilah yang diisi oleh
penelitian ini dengan menerapkan prosedur penelitian kualitatif yang ketat (Arikunto,
2013, p. 20). Peneliti berusaha membedah bagaimana sinkronisasi antara tradisi salaf
dengan inovasi khalaf mampu menjadi jawaban atas berbagai krisis di Seruyan Raya.
Penggunaan teknik analisis data yang mendalam dilakukan untuk menjamin orisinalitas
dan objektivitas dari temuan penelitian ini (Moleong, 2017, p. 248).

Secara lebih spesifik, penelitian ini membedah tipologi pesantren di wilayah ini
bukan sebagai entitas yang statis, melainkan sebagai organisme yang terus
berkembang. Peneliti berasumsi bahwa keberhasilan institusi pendidikan Islam di
pedalaman Kalimantan sangat ditentukan oleh kemampuannya dalam menyinkronkan
standar kualitas sekolah unggulan dengan upaya pelestarian budaya lokal. Melalui
studi dokumentasi yang komprehensif, artikel ini bertujuan untuk memotret secara
saksama transformasi corak pesantren di Kecamatan Seruyan Raya dan merumuskan
dampak logisnya bagi arah baru praksis pendidikan Islam di Nusantara yang lebih

968



moderat, inklusif, dan berwawasan lingkungan hidup. Peneliti berharap hasil kajian ini
dapat memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan ilmu pendidikan Islam
serta menjadi referensi praktis bagi para pemambil kebijakan pendidikan di wilayah-
wilayah transisi budaya serupa.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif yang
berfokus pada metode Penelitian Kepustakaan atau Studi Literatur (Library Research)
serta studi dokumentasi yang komprehensif (Sugiyono, 2018, p. 291). Pemilihan
pendekatan kualitatif ini didasari oleh kebutuhan untuk mengeksplorasi fenomena
tipologi pesantren di wilayah pedalaman secara mendalam dan kontekstual. Dalam
konteks ini, peneliti memposisikan diri sebagai instrumen utama yang melakukan
telaah terhadap berbagai dokumen otentik guna mengungkap makna di balik visi dan
corak kelembagaan yang ada di Kecamatan Seruyan Raya. Strategi riset pustaka dipilih
karena memungkinkan peneliti untuk melakukan pelacakan historis dan sosiologis
melalui sumber-sumber tertulis yang memiliki kredibilitas tinggi tanpa harus terlibat
dalam interaksi fisik yang luas, namun tetap menghasilkan analisis yang tajam.

Sumber data dalam kajian ini dikategorikan menjadi dua bagian. Data primer
diperoleh secara langsung melalui dokumen profil karakteristik kelembagaan Pondok
Pesantren Raudlotut Tolibin dan MI Al-Mukmin (PP. Bumi Solawat Al-Mukmin), yang
mencakup arsip kurikulum, naskah visi-misi, serta dokumen legal penyelenggaraan
pendidikan. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari buku-buku referensi, jurnal
ilmiah bereputasi, dan laporan penelitian terdahulu yang relevan dengan
perkembangan Islam dan kearifan lokal Dayak di Kalimantan Tengah. Prosedur
penelitian dilaksanakan melalui tahapan yang sistematis dan terencana, dimulai dari
proses inventarisasi sumber data, identifikasi dokumen relevan, klasifikasi informasi,
hingga tahap finalisasi berupa penyusunan laporan hasil riset yang terstruktur
(Arikunto, 2013, p. 203).

Teknik analisis data yang diimplementasikan adalah analisis isi (content analysis)
yang bersifat kualitatif. Proses ini diawali dengan reduksi data, di mana peneliti
menyaring informasi dari profil lembaga untuk memisahkan antara data administratif
dengan data substansif mengenai corak tradisional dan modern. Selanjutnya, data
disajikan secara deskriptif untuk menggambarkan dialektika antar institusi (Moleong,
2017, p. 247). Seluruh tahapan analisis ini mengacu pada model interaktif yang
memungkinkan peneliti untuk terus melakukan verifikasi dan penarikan kesimpulan
secara simultan guna menjamin objektivitas serta validitas temuan (Qomaruddin &
Sa’diyah, 2024, p. 81). Analisis isi ini tidak hanya berhenti pada apa yang tertulis dalam
dokumen, tetapi juga melakukan interpretasi terhadap nilai-nilai yang tersirat dalam
kurikulum pesantren di Seruyan Raya.

969



Guna memastikan kredibilitas dan keabsahan temuan, peneliti melakukan teknik
triangulasi sumber data dokumen. Validitas temuan diperkuat dengan melakukan
kajian studi literatur yang luas mengenai kondisi geografis, demografis, dan
sosiokultural di Kecamatan Seruyan Raya sebagai latar belakang konteks
(Sukmadinata, 2011, p. 186). Selain itu, peneliti melakukan peer debrifing melalui diskusi
akademik untuk menghindari subjektivitas yang berlebihan dalam menafsirkan naskah
visi-misi madrasah. Melalui metodologi yang ketat ini, penelitian diharapkan mampu
menghasilkan gambaran yang akurat mengenai pengaruh tipologi lembaga terhadap
ketahanan budaya dan perkembangan Islam di wilayah transisi tersebut.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Tipologi Lembaga: Dialektika Strategis Salafiyah dan Khalafiyah

Berdasarkan hasil analisis dokumen terhadap profil kelembagaan di
Kecamatan Seruyan Raya, ditemukan dua model besar pendidikan Islam yang
merepresentasikan keragaman tipologi pesantren di Kalimantan Tengah. Institusi
pertama adalah Pondok Pesantren Raudlotut Tolibin Desa Selunuk yang secara
konsisten mempertahankan corak salafiyah atau tradisional. Data dokumentasi
menunjukkan bahwa lembaga ini memfokuskan orientasi pendidikannya pada
preservasi kutubut turats (kitab kuning) sebagai sumber utama transmisi
keilmuan. Peneliti menganalisis bahwa pilihan tipologi ini merupakan upaya sadar
untuk menjaga orisinalitas akidah dan kesinambungan sanad keilmuan Islam di
tengah gempuran pemikiran modern yang terkadang tercerabut dari akar tradisi
(Zarkasyi, 2020, p. 165). Penguasaan tata bahasa Arab melalui metode sorogan dan
bandongan menjadi ciri khas yang memperkuat kompetensi teologis santri di
lembaga ini (Jabir, 2020, p. 13).

Sebaliknya, institusi kedua, yaitu MI Al-Mukmin desa Bangkal yang berada di
bawah naungan PP. Bumi Solawat Al-Mukmin, merepresentasikan corak khalafiyah
atau modern. Analisis terhadap dokumen visi-misi menunjukkan bahwa lembaga
ini secara progresif mengadopsi sistem manajemen pendidikan nasional dan
integrasi kurikulum umum (Mansir, 2020, p. 118). Meskipun tetap berpijak pada
nilai-nilai dasar pesantren, Ml Al-Mukmin memposisikan dirinya sebagai institusi
pendidikan unggulan yang adaptif terhadap perubahan zaman. Peneliti
menafsirkan bahwa dikotomi antara Raudlotut Tolibin dan MI Al-Mukmin bukanlah
sebuah bentuk pertentangan ideologis, melainkan sebuah sinergi strategis yang
memberikan opsi pendidikan variatif bagi masyarakat Muslim di Seruyan Raya
sesuai dengan kebutuhan perkembangan zaman (Aflisia et al., 2022, p. 97).

Gambar 1. Ponpes Raudlotut Tolibin Desa Selunuk




Gambar 2. Ponpes Bumi Solawat Al-Mukmin

vbamisholawatalmukminie email.co

https://www.youtube.com/watch?v=xMJq55hvkA8

2. Sosiologi Kerukunan: Koeksistensi Fisik dan Teologi Inklusif

Data penelitian mengungkap sebuah fenomena sosiologis yang sangat
distingtif di wilayah Kecamatan Seruyan Raya, khususnya di Desa Bangkal dan
Selunuk. Keunikan ini tecermin dari tata ruang desa yang memperlihatkan
kedekatan fisik yang sangat erat antar rumah ibadah dan simbol kepercayaan
lokal. Di pusat pemukiman, bangunan Masjid berdiri berdampingan secara
harmonis dengan Gereja, Rumah Betang (rumah adat Dayak), serta Makam
Sandung sebagai simbol penghormatan terhadap leluhur masyarakat Dayak.

971


https://www.youtube.com/watch?v=xMJq55hvkA8

Peneliti menganalisis bahwa kedekatan spasial ini bukan sekadar efisiensi tata
ruang, melainkan representasi dari "Sosiologi Kerukunan" yang telah mengakar
kuat dalam memori kolektif masyarakat setempat selama berabad-abad.

Gambar 3. Harmonisasi Bangunan Keagamaan di Desa Bangkal

e AT =
-": L 2

!

Kalimantan Tengah <

Secara teologis-kultural, fenomena ini menunjukkan adanya dialektika yang
cair antara ajaran Islam dengan kearifan lokal Dayak. Kedekatan rumah ibadah
tersebut menjadi simbol dari "Teologi Inklusif" yang dianut oleh masyarakat
pedalaman Seruyan. Meskipun secara dogmatis terdapat perbedaan prinsipil,
masyarakat menerapkan filosofi Huma Betang—sebuah konsep rumah besar yang
menampung keberagaman di bawah satu atap persaudaraan (Firdaus et al., 2021,
p. 34). Kehadiran Makam Sandung yang tetap terjaga di samping Masjid
menunjukkan bahwa identitas keislaman masyarakat setempat tidak serta merta
memutus hubungan emosional dan kultural dengan akar leluhur. Hal ini

972



memperkuat tesis bahwa moderasi beragama di Seruyan Raya bersifat organik,
lahir dari kesadaran kolektif untuk menjaga stabilitas sosial di tengah
kemajemukan (Futaqi, 2020, p. 64).

. Visi Berwawasan Lingkungan: Respons Pedagogis terhadap Krisis Ekologi

Temuan signifikan lainnya dalam riset ini adalah naskah visi Ml Al-Mukmin
yang menekankan aspek "berwawasan lingkungan". Penambahan klausa tersebut
merupakan sebuah terobosan krusial dalam konteks pendidikan Islam di
Kalimantan Tengah yang saat ini dikepung oleh ekspansi industri perkebunan
sawit. Peneliti berargumen bahwa visi ini adalah respons pedagogis terhadap
ancaman degradasi lingkungan di pedalaman Kalimantan. Pendidikan Islam di
wilayah ini bertransformasi menjadi "Ecological Pesantren" yang mengajarkan
santri untuk memiliki kesalehan ekologis sebagai bentuk pengabdian kepada
Tuhan (Abdurrahman, 2020, p. 12).

Implementasi visi tersebut terlihat dalam misi lembaga yang menekankan
pada "aktivitas budaya lokal" dan "inovasi pembelajaran". Penggabungan antara
inovasi modern dan kesadaran lingkungan merupakan langkah proteksi terhadap
identitas Muslim dari arus globalisasi yang cenderung eksploitatif. Secara teoretis,
hal ini selaras dengan tujuan pendidikan Islam untuk melahirkan insan kamil yang
menjalankan peran sebagai khalifah fil ardh atau penjaga kelestarian alam (Rusn,
2009, p. 102).Upaya sistematis ini juga diwujudkan melalui kurikulum berbasis
proyek (P5) yang mengintegrasikan kesadaran ekologis sebagai kompetensi
terukur bagi peserta didik (Muhamad Supariji et al., 2021, p. 15).

. Sinkronisasi Kurikulum dengan Realitas Multikultural

Keunikan sosio-teologi di Seruyan Raya memberikan pengaruh signifikan
terhadap orientasi kurikulum pesantren lokal. Raudlotut Tolibin dan MI Al-Mukmin
tidak beroperasi di ruang hampa, melainkan berinteraksi aktif dengan realitas
masyarakat Dayak yang plural. Kurikulum pada kedua lembaga ini secara implisit
mengajarkan nilai-nilai toleransi melalui contoh nyata di lapangan. Santri tidak
hanya memahami toleransi dari teks kitab klasik, tetapi menyaksikannya langsung
melalui interaksi damai di pasar dan ruang publik desa yang heterogen.

Implementasi misi "Aktivitas Budaya Lokal" di MI Al-Mukmin merupakan
upaya konkret untuk mensinkronkan standar sekolah unggulan dengan kearifan
lokal. Peneliti berargumen bahwa dengan memperkenalkan budaya Dayak yang
inklusif, madrasah sedang membangun modal sosial yang kuat agar santri tidak
bersikap eksklusif (Tafsir, 2012, p. 76). Integrasi nilai-nilai moderasi ini menjadi
jangkar stabilitas yang mencegah masuknya paham radikalisme yang sering kali
mencoba membenturkan agama dengan tradisi (Yusuf Hanafi, 2021, pp. 11-12).
Pembahasan

Kedekatan rumah ibadah dan simbol budaya di Seruyan Raya secara logis
berimplikasi pada tingginya tingkat ketahanan sosial masyarakat. Dilihat dari sudut

973



pandang sosiologi pendidikan, keharmonisan lingkungan pesantren berfungsi
sebagai laboratorium sosial dalam membentuk kepribadian santri. Fenomena
sosio-teologis ini menjadikan institusi pesantren di Seruyan tidak sekadar pusat
transmisi keilmuan agama, melainkan juga instrumen strategis dalam merawat
perdamaian masyarakat (Nurdin, 2021, pp. 59-70).

Sinergi antara model salaf di Raudlotut Tolibin dan model modern di Ml Al-
Mukmin memberikan kontribusi nyata terhadap stabilitas sosial. Corak tradisional
menjaga moralitas dan kedalaman ilmu agama (Zarkasyi, 2020, p. 165). Sementara
corak modern memberikan bekal keterampilan (life skills) dan kemandirian
ekonomi. Peneliti menyimpulkan bahwa transformasi kurikulum yang dilakukan
bukan sekadar urusan administratif, melainkan upaya mengubah paradigma santri
dari "penghafal teks" menjadi "pemecah masalah sosial" yang responsif terhadap
isu lingkungan dan kerukunan multicultural (Sukmadinata, 2011, p. 173).

ANALISIS/DISKUSI

Sintesis Teologi dan Ekologi dalam Pendidikan Islam Visi MI Al-Mukmin yang
menyematkan klausa "berwawasan lingkungan" menandai pergeseran paradigma
pendidikan Islam di pedalaman Kalimantan, dari sekadar transmisi dogma menuju
pendidikan berbasis realitas krisis ekologi. Peneliti berargumen bahwa visi ini
merupakan respons pedagogis sekaligus bentuk perlawanan simbolik terhadap
ekspansi industri perkebunan yang mendominasi lanskap Seruyan Raya. Dengan
mengintegrasikan kesadaran lingkungan, madrasah bertransformasi menjadi
"Ecological Pesantren" yang mencetak santri dengan kesalehan ekologis.
Sebagaimana ditegaskan (Abdurrahman, 2020, p. 12). pendidikan Islam kontemporer
harus menjawab tantangan kerusakan alam sebagai bagian dari misi kekhalifahan
manusia untuk menjaga kelestarian bumi (Muhamad Supariji et al., 2021, p. 15).

Moderasi Beragama Organik dan Dialektika Kultural Koeksistensi fisik antara
Masjid, Gereja, dan simbol budaya Dayak (Makam Sandung) di Desa Bangkal
merepresentasikan praktik moderasi beragama yang bersifat "organik". Moderasi ini
tidak lahir dari proyek instruksional pemerintah, melainkan tumbuh dari filosofi Huma
Betang yang menempatkan kemanusiaan di atas perbedaan doktrinal. Peneliti
menafsirkan bahwa pesantren di wilayah ini berhasil melakukan "pribumisasi Islam"
yang damai dengan tidak membenturkan ajaran agama dengan tradisi lokal (Futagq;,
2020, p. 64). Dalam perspektif penguatan modal sosial multikultural ini menjadikan
pesantren sebagai jangkar stabilitas yang efektif dalam merawat harmoni sosial di
tengah masyarakat plural (Firdaus et al., 2021, p. 34), (Tafsir, 2012, p. 76).

Dialektika Salaf dan Khalaf sebagai Strategi Adaptasi Sinergi antara corak
salafiyah di Raudlotut Tolibin dan khalafiyah di MI Al-Mukmin merupakan strategi
pembagian peran yang fungsional. Corak salaf menjaga kedalaman akar intelektual
klasik melalui penguasaan kitab kuning (Zarkasyi, 2020, p. 165). Sementara corak khalaf

974



menjembatani santri menuju modernitas melalui keterampilan hidup dan manajemen
kompetitif (Mansir, 2020, p. 118). Dialektika ini sangat krusial di wilayah transisi guna
mencegah hilangnya jati diri keilmuan sekaligus menghindari ketertinggalan sosial-
ekonomi. Peneliti menyimpulkan bahwa integrasi kedua model ini adalah solusi
edukatif paling relevan untuk melahirkan insan kamil yang responsif terhadap dinamika
zaman dan kemaslahatan umat (Nata, 2010, p. 89).

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa tipologi pesantren di Kecamatan Seruyan
Raya merupakan manifestasi dari strategi adaptasi pendidikan Islam yang bersifat
integral. Perkembangan Islam di wilayah ini, khususnya di Desa Bangkal dan Selunuk,
mencerminkan model moderasi beragama yang organik, di mana nilai teologis mampu
berdialektika secara harmonis dengan kearifan lokal Dayak tanpa kehilangan identitas
aslinya. Eksistensi corak salafiyah di Pondok Pesantren Raudlotut Tolibin dan corak
khalafiyah di M1 Al-Mukmin (PP. Bumi Solawat Al-Mukmin) tidak berdiri sebagai dua
kutub yang bertentangan, melainkan sebagai ekosistem pendidikan komplementer
yang menjaga orisinalitas akidah sekaligus merespons tantangan modernitas serta
krisis ekologi di Kalimantan melalui visi berwawasan lingkungan.

Konsekuensi logis dari temuan ini dalam pengembangan ilmu pendidikan Islam
adalah perlunya rekonseptualisasi kurikulum pesantren yang tidak lagi memisahkan
antara teks keagamaan (turats) dengan realitas sosiologis dan ekologis lokal. Secara
praksis, keberhasilan pesantren di Seruyan Raya dalam mengintegrasikan nilai kearifan
lokal ke dalam visi-misi lembaga memberikan prototipe bagi pendidikan Islam di
wilayah transisi budaya lainnya untuk menjadi jangkar stabilitas sosial. Hal ini menuntut
para pengelola pendidikan Islam untuk bergeser dari model pendidikan yang bersifat
"menara gading" menuju model pendidikan "ekosentris" yang mampu melahirkan
insan kamil yang tidak hanya cakap secara spiritual, tetapi juga responsif terhadap
pelestarian alam dan kerukunan multicultural.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman. (2020). SEJARAH PESANTREN DI INDONESIA.
https://ejournal.algolam.ac.id/index.php/intaj/article/view/388/339

Aflisia, N., Ahmad, N., & Suhartini, A. (2022). KOMPARASI PEMBELAJARAN NAHWU DI
PESANTREN DAN MADRASAH. 5. https://doi.org/10.32332/an

Arikunto, S. (2013). Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik. Rineka Cipta.

Firdaus, A., Faiza Ananda, C., Kurniawan, D., Rinda Minati, D., Noviandanu, H., Zuhri,
M., Angelina Pasaribu, N., Aisyah Tanjung, S., Maulana, S., & Sitepu, R. (2021).
Penerapan Moderasi Beragama Di Masyarakat Desa Baru Kecamatan Batang Kuis.
Ulumuddin, 11(2), 193-210.
https://jurnal.ucy.ac.id/index.php/agama_islam/article/view/906/942

Futaqi, S. (2020). Modal Sosial-Multikultural Pesantren dalam Membangun Harmoni

975



Sosial Umat Beragama. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 5(2), 64-78.
https://doi.org/10.25299/al-tharigah.2020.vol5(2).5963

Hamalik, O. (2011). Kurikulum dan Pembelajaran. Bumi Aksara.

Jabir, M. W. (2020). Efektivitas Metode Sorogan Terhadap Pembelajaran Nahwu Di
Pondok Pesantren Raudhatul Mustofah Lilkhairat.
http://albarig.org/index.php/albarig/article/view/2/2

Mahrisa, R., Aniah, S., Daulay, H. P., & Dahlan, Z. (2020). PESANTREN DAN SEJARAH
PERKEMBANGANNYA DI INDONESIA. 13(2), 31.
https://journal.pancabudi.ac.id/index.php/abdiilmu/article/view/1097/969

Mansir, F. (2020). Manajemen Pondok Pesantren di Indonesia dalam Perspektif
Pendidikan Islam Era Modern. QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Agama,
12(2). https://doi.org/10.37680/galamuna.v12i2.644

Masduqi, M. (2024). Jurnal Studi Islam. Human Relations, 11(1), 94-117.
http://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&AuthType=ip,shib&db=bth&
AN=92948285&site=eds-
live&scope=site%0Ahttp://bimpactassessment.net/sites/all/themes/bcorp_impact/
pdfs/em_stakeholder_engagement.pdf%oAhttps://www.glo-
bus.com/help/helpFiles/CDJ-Pa

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Remaja Rosdakarya.

Muhamad Supariji, O., Wahyu Utami, P., Manajemen Pendidikan Islam, P., & Fatmawati
Soekarno, U. (2021). KARAKTERISTIK PROGRAM KURIKULUM PONDOK
PESANTREN MODERN. In Jurnal Pendidikan Dasar Dan Sosial Humaniora (Vol. 1).
https://bajangjournal.com/index.php/JPDSH

Nabila. (2021). Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Indonesia, 2(5), 867.
https://doi.org/10.59141/japendi.v2i05.170

Nata, A. (2010). Mangjemen Pendidikan: Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam di
Indonesia. Kencana.

Nizar, S. (2013). Sejarah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era
Rasulullah sampai Indonesia. Kencana, Jakarta.

Nurdin, F. (2021). Moderasi Beragama menurut Al-Qur’an dan Hadist. Jurnal llmiah Al-
Mu’ashirah, 18(1), 59. https://doi.org/10.22373/jim.v18i1.10525

Qomaruddin, Q., & Sa’diyah, H. (2024). Kajian Teoritis tentang Teknik Analisis Data
dalam Penelitian Kualitatif: Perspektif Spradley, Miles dan Huberman. Journal of
Management, Accounting, and Administration, 1(2), 77-84.
https://doi.org[10.52620/jomaa.v1i2.93

Rusn, A. (2009). Pemikiran Pendidikan Islam. Raja Grafindo Persada, Jakarta.

Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alfabeta.

Sukardi. (2013). Metodologi Penelitian Pendidikan: Kompetensi dan Praktiknya. Bumi
Aksara.

Sukmadinata, N. S. (2011). Metode Penelitian Pendidikan. PT Remaja Rosdakarya.

Tafsir, A. (2012). Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Remaja Rosdakarya.

Yusuf Hanafi. (2021). Pidato Pengukuhan Jabatan Guru Besar Mendesain Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam ( Pai ) Berwawasan Moderasi Beragama. 9.
https:/[repository.um.ac.id/1193/

Zarkasyi, H. F. (2020). Imam Zarkasyi * S Modernization of Pesantren in Indonesia.

976



Qudus International Journal of Islamic Studies (QUIS), 8(1), 161-200.
https://pdfs.semanticscholar.org/adc4/f38a456e3fobfe936318f2235cfoff931341.pd
f

977



