
Jurnal Ilmu Pendidikan (JIP) 
Vol. 3 No. 8 Januari 2026, hal. 965-977  

 
e-ISSN: 2987-7768   

 
 

965 
 

CORAK PESANTREN TRADISIONAL DAN MODERN DALAM 
PERKEMBANGAN ISLAM DI SERUYAN RAYA 

 
Robiansyah 

Universitas Islam Negeri (UIN) Palangkaraya 
email: robiansyahidrus759@gmail.com 

 
Zainap Hartati 

Universitas Islam Negeri (UIN) Palangkaraya 
zainap.hartati@uin-palangkaraya.ac.id 

 

Abstract 
This research aims to analyze the sociological characteristics and typologies of Islamic 
education at the Raudlotut Tolibin Islamic Boarding School and MI Al-Mukmin (PP. 
Bumi Solawat Al-Mukmin) in Seruyan Raya District, Central Kalimantan. The research 
method employed is a qualitative approach with a library research design and 
documentary study. Data analysis techniques utilized content analysis through an 
interactive model encompassing data reduction, descriptive data presentation, and 
conclusion drawing. Research findings indicate that the development of Islam in 
Bangkal and Selunuk Villages reflects an organic model of religious moderation, 
characterized by the physical coexistence of houses of worship alongside symbols of 
the local Dayak culture. Institutionally, there is a harmonious dialectic between the 
salafiyah pattern, which maintains the originality of faith through the mastery of 
classical yellow books (kitab kuning), and the khalafiyah pattern, which is adaptive 
through an innovative and environment-oriented educational vision. Specifically, MI 
Al-Mukmin's vision successfully synchronizes the demands of flagship school 
standards with the preservation of local cultural activities as an effort to protect 
Muslim identity from the currents of globalization. The synergy of these two 
boarding school typologies represents an integral educational model that is most 
effective in addressing multi-sectoral challenges while serving as an anchor for social 
stability in the hinterlands of Kalimantan.  

Keywords: Boarding School Typology; Environment-Oriented Vision; Local Wisdom; 
Religious Moderation; Seruyan Raya 

 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis karakteristik sosiologis dan tipologi 
pendidikan Islam pada Pondok Pesantren Raudlotut Tolibin dan MI Al-Mukmin (PP. 
Bumi Solawat Al-Mukmin) di Kecamatan Seruyan Raya, Kalimantan Tengah. 
Metode penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan desain 
riset pustaka dan studi dokumentasi. Teknik analisis data menggunakan analisis isi 
yang mencakup reduksi data, penyajian data secara deskriptif, dan penarikan 
kesimpulan. Temuan penelitian menunjukkan bahwa perkembangan Islam di Desa 
Bangkal dan Selunuk mencerminkan model moderasi beragama yang organik, 
ditandai dengan koeksistensi fisik bangunan ibadah yang berdampingan dengan 

mailto:robiansyahidrus759@gmail.com
mailto:zainap.hartati@uin-palangkaraya.ac.id


 

 

  966 

simbol budaya lokal Dayak. Secara kelembagaan, terdapat dialektika yang 
harmonis antara corak salafiyah yang menjaga orisinalitas akidah melalui 
penguasaan kitab kuning, serta corak khalafiyah yang adaptif melalui visi 
pendidikan inovatif dan berwawasan lingkungan. Visi MI Al-Mukmin secara khusus 
berhasil menyelaraskan tuntutan standar sekolah unggulan dengan pelestarian 
aktivitas budaya lokal sebagai upaya proteksi identitas Muslim dari arus 
globalisasi. Sinergi kedua tipologi pesantren ini merupakan model pendidikan 
integral yang paling efektif dalam menjawab tantangan multisektoral sekaligus 
menjadi jangkar stabilitas sosial di wilayah pedalaman Kalimantan.  

Kata Kunci: Corak Pesantren; Kearifan Lokal; Moderasi Beragama; Seruyan Raya; Visi 
Lingkungan.  
 
PENDAHULUAN  

Lembaga pesantren di wilayah Kalimantan, khususnya di Kecamatan Seruyan 

Raya, merupakan manifestasi autentik dari kekuatan intelektual Islam Nusantara yang 

telah teruji melampaui lintasan zaman. Secara historis, institusi ini telah mengukuhkan 

posisinya sebagai fondasi fundamental dalam konstruksi peradaban Islam di Indonesia 

melalui mekanisme transmisi keilmuan yang terjaga secara konsisten dan turun-

temurun (Mahrisa et al., 2020, p. 31). Sebagai lembaga pendidikan yang bersifat 

indigenous atau asli pribumi, pesantren tidak sekadar beroperasi sebagai ruang 

transfer pengetahuan teoretis, melainkan berfungsi sebagai benteng pertahanan 

moralitas serta episentrum pengembangan intelektual yang sangat responsif terhadap 

fluktuasi sosiopolitik di lingkungannya (Nizar, 2013, p. 45). 

Keberadaan pesantren di Kalimantan Tengah menjadi unik karena harus 

berhadapan dengan karakteristik geografis pedalaman yang sedang mengalami 

transisi menuju modernitas industri. Namun, realitas kontemporer di Seruyan Raya 

saat ini menghadirkan tantangan yang kompleks bagi keberlangsungan pendidikan 

Islam akibat akselerasi globalisasi yang masif, yang sering kali membawa nilai-nilai luar 

yang tidak selaras dengan akar tradisi masyarakat lokal. Tantangan pendidikan Islam di 

wilayah pedalaman Kalimantan Tengah memiliki kekhasan tersendiri jika dibandingkan 

dengan dinamika pesantren yang ada di Pulau Jawa. Di Seruyan Raya, lembaga 

pendidikan Islam harus berinteraksi langsung dengan ekspansi industri ekstraktif dan 

transformasi ekologi yang terjadi begitu cepat, yang secara simultan mengubah 

struktur sosiokultural masyarakatnya. Keresahan akademik muncul saat gelombang 

westernisasi mulai mengaburkan nilai-nilai kearifan lokal, sementara di sisi lain, banyak 

institusi pendidikan Islam justru terjebak dalam jebakan administratif dan formalitas 

kurikulum yang kaku (Nabila, 2021, p. 867). 

 Merujuk pada diskursus filosofis pendidikan Islam, tujuan hakiki dari pendidikan 

adalah pembentukan karakter (character building) yang terintegrasi; namun, saat 

sebuah lembaga pendidikan lebih memprioritaskan tuntutan sistemik-administratif, 

maka substansi rahmatan lil alamin dari pendidikan tersebut berisiko mengalami 



967 

 

reduksi (Nata, 2010, p. 89). Pendidikan nasional pada prinsipnya wajib memuat 

internalisasi nilai-nilai karakter secara komprehensif, bukan sekadar mengejar prestasi 

akademik yang bersifat kognitif semata (Rusn, 2009, p. 102). 

Dalam memetakan posisi akademik riset ini, peneliti melakukan penelusuran 

terhadap beberapa kajian relevan guna menemukan celah kebaruan (novelty). 

Pertama, kajian mengenai komparasi kurikulum (Aflisia et al., 2022, p. 97) yang 

membandingkan efektivitas pembelajaran Nahwu antara pesantren tradisional 

(Pesantren Darussalam Kepahiang) dan madrasah modern (MA Muhammadiyah 

Curup). Temuan riset tersebut menunjukkan bahwa meskipun tujuannya selaras, 

institusi modern lebih unggul dalam integrasi teknologi informasi, sedangkan 

pesantren cenderung stagnan pada metode konvensional. Relevansi riset tersebut 

dengan penelitian ini terletak pada kerangka komparatif institusionalnya. Namun, 

posisi penelitian sekarang berada pada ranah analisis yang jauh lebih luas; jika Aflisia 

dkk. (2022) berfokus pada dimensi mikro-pedagogis (pengajaran bahasa Arab), maka 

penelitian ini menarik fokus ke ranah makro-sosial, yakni bagaimana diferensiasi corak 

lembaga tersebut berdampak pada kualitas keimanan, kaderisasi ulama, dan daya 

tahan budaya masyarakat di Seruyan Raya. 

Kedua, riset mengenai efektivitas metode tradisional seperti sorogan (Jabir, 2020, 

p. 13) telah didokumentasikan di Pondok Pesantren Raudhatul Mustofah Lilkhairat. 

Penelitian tersebut memberikan konfirmasi empiris bahwa metode klasik pesantren 

memiliki efektivitas yang tinggi dalam meningkatkan kompetensi keilmuan santri. 

Posisi penelitian sekarang tidak hanya bertujuan mengonfirmasi keunggulan metode 

tersebut secara tunggal, melainkan menempatkan metode tradisional dalam dialektika 

komparatif dengan model pendidikan semi-modern di MI Al-Mukmin. Kontribusi 

spesifik riset ini adalah menguji bagaimana efektivitas metode tersebut 

bertransformasi dalam konteks sosiologis yang berbeda, terutama dalam menghadapi 

dinamika budaya suku Dayak di Kalimantan yang tidak dibahas dalam studi Jabir dan 

Wahyu (2020). 

Ketiga, dimensi sosiologis pesantren di Kalimantan (Futaqi, 2020, p. 64) yang 

membedah konsep modal sosial-multikultural di Pesantren Al-Qodir. Riset tersebut 

mengidentifikasi adanya kekuatan bonding (internal) dan bridging (eksternal) dalam 

membangun harmoni sosial umat beragama di Kalimantan. Penelitian sekarang 

memiliki posisi yang lebih spesifik dengan menguji modal sosial tersebut dalam 

kerangka dua corak kelembagaan yang berbeda. Peneliti berupaya mengeksplorasi 

model institusi mana—antara tradisional atau modern—yang lebih efektif dalam 

melakukan adaptasi kearifan lokal Dayak seperti filosofi Huma Betang dan prinsip 

Mahaga Petak Danum. Dengan demikian, riset ini memperluas temuan Futaqi (2020) 

dari sekadar analisis modal sosial umum menuju analisis model kelembagaan yang 

paling adaptif bagi komunitas pedalaman Kalimantan. 



 

 

  968 

Integrasi nilai-nilai Nusantara dalam pendidikan Islam menjadi sangat krusial 

mengingat wilayah Seruyan Raya merupakan zona transisi budaya yang sangat 

dinamis. Di tempat ini, komunitas Muslim hidup berdampingan secara intim dengan 

penganut kepercayaan lokal. Keunikan interaksi ini tecermin secara nyata dalam 

infrastruktur desa, di mana rumah ibadah seperti Masjid berdiri berdampingan secara 

harmonis dengan simbol budaya Makam Sandung (Firdaus et al., 2021, p. 34) Realitas 

pluralistik ini menuntut pesantren untuk mampu memformulasikan model pendidikan 

yang seimbang; kuat dalam menjaga ortodoksi akidah, namun cair dalam interaksi 

sosial. Dialektika antara corak salafiyah yang berkomitmen pada literatur klasik 

(Zarkasyi, 2020, p. 165) dengan corak khalafiyah yang mengadopsi manajemen modern 

serta visi lingkungan (Mansir, 2020, p. 118) menjadi fokus utama dalam studi ini. 

Pengembangan kepribadian santri pada dasarnya tidak dapat dilepaskan dari 

konteks sosiologis tempat mereka berpijak (Tafsir, 2012, p. 76). Pesantren kini 

menghadapi tantangan kompleks, mulai dari pengaruh paham radikal hingga 

keterbatasan sumber daya dan perubahan sosial yang cepat (Masduqi, 2024, p. 4) Oleh 

sebab itu, kerangka kurikulum pendidikan Islam di Kalimantan harus dikembangkan 

melalui penelitian yang metodologis agar mampu menyentuh esensi permasalahan 

yang dihadapi masyarakat (Sukmadinata, 2011, p. 173). Evaluasi terhadap relevansi 

kurikulum harus dilakukan secara periodik agar proses edukasi tidak terjebak pada 

pemenuhan tugas administratif, melainkan memberikan kontribusi nyata bagi 

peradaban (Hamalik, 2011, p. 184). Integrasi antara nilai keagamaan dengan pendidikan 

kecakapan hidup (life skills) menjadi kebutuhan mendesak agar santri memiliki daya 

saing yang kompetitif namun tetap rendah hati secara spiritual (Sukardi, 2013, p. 121).l 

Literatur terdahulu secara umum masih didominasi oleh pembahasan mengenai 

sejarah atau biografi ulama pesisir. Masih terdapat kekosongan ruang riset (research 

gap) yang secara spesifik mengeksplorasi bagaimana madrasah ibtidaiyah menanggapi 

isu ekologi dan integrasi budaya lokal secara simultan. Celah inilah yang diisi oleh 

penelitian ini dengan menerapkan prosedur penelitian kualitatif yang ketat (Arikunto, 

2013, p. 20). Peneliti berusaha membedah bagaimana sinkronisasi antara tradisi salaf 

dengan inovasi khalaf mampu menjadi jawaban atas berbagai krisis di Seruyan Raya. 

Penggunaan teknik analisis data yang mendalam dilakukan untuk menjamin orisinalitas 

dan objektivitas dari temuan penelitian ini (Moleong, 2017, p. 248). 

Secara lebih spesifik, penelitian ini membedah tipologi pesantren di wilayah ini 

bukan sebagai entitas yang statis, melainkan sebagai organisme yang terus 

berkembang. Peneliti berasumsi bahwa keberhasilan institusi pendidikan Islam di 

pedalaman Kalimantan sangat ditentukan oleh kemampuannya dalam menyinkronkan 

standar kualitas sekolah unggulan dengan upaya pelestarian budaya lokal. Melalui 

studi dokumentasi yang komprehensif, artikel ini bertujuan untuk memotret secara 

saksama transformasi corak pesantren di Kecamatan Seruyan Raya dan merumuskan 

dampak logisnya bagi arah baru praksis pendidikan Islam di Nusantara yang lebih 



969 

 

moderat, inklusif, dan berwawasan lingkungan hidup. Peneliti berharap hasil kajian ini 

dapat memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan ilmu pendidikan Islam 

serta menjadi referensi praktis bagi para pemambil kebijakan pendidikan di wilayah-

wilayah transisi budaya serupa. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif yang 

berfokus pada metode Penelitian Kepustakaan atau Studi Literatur (Library Research) 

serta studi dokumentasi yang komprehensif (Sugiyono, 2018, p. 291). Pemilihan 

pendekatan kualitatif ini didasari oleh kebutuhan untuk mengeksplorasi fenomena 

tipologi pesantren di wilayah pedalaman secara mendalam dan kontekstual. Dalam 

konteks ini, peneliti memposisikan diri sebagai instrumen utama yang melakukan 

telaah terhadap berbagai dokumen otentik guna mengungkap makna di balik visi dan 

corak kelembagaan yang ada di Kecamatan Seruyan Raya. Strategi riset pustaka dipilih 

karena memungkinkan peneliti untuk melakukan pelacakan historis dan sosiologis 

melalui sumber-sumber tertulis yang memiliki kredibilitas tinggi tanpa harus terlibat 

dalam interaksi fisik yang luas, namun tetap menghasilkan analisis yang tajam. 

Sumber data dalam kajian ini dikategorikan menjadi dua bagian. Data primer 

diperoleh secara langsung melalui dokumen profil karakteristik kelembagaan Pondok 

Pesantren Raudlotut Tolibin dan MI Al-Mukmin (PP. Bumi Solawat Al-Mukmin), yang 

mencakup arsip kurikulum, naskah visi-misi, serta dokumen legal penyelenggaraan 

pendidikan. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari buku-buku referensi, jurnal 

ilmiah bereputasi, dan laporan penelitian terdahulu yang relevan dengan 

perkembangan Islam dan kearifan lokal Dayak di Kalimantan Tengah. Prosedur 

penelitian dilaksanakan melalui tahapan yang sistematis dan terencana, dimulai dari 

proses inventarisasi sumber data, identifikasi dokumen relevan, klasifikasi informasi, 

hingga tahap finalisasi berupa penyusunan laporan hasil riset yang terstruktur 

(Arikunto, 2013, p. 203). 

Teknik analisis data yang diimplementasikan adalah analisis isi (content analysis) 

yang bersifat kualitatif. Proses ini diawali dengan reduksi data, di mana peneliti 

menyaring informasi dari profil lembaga untuk memisahkan antara data administratif 

dengan data substansif mengenai corak tradisional dan modern. Selanjutnya, data 

disajikan secara deskriptif untuk menggambarkan dialektika antar institusi (Moleong, 

2017, p. 247). Seluruh tahapan analisis ini mengacu pada model interaktif yang 

memungkinkan peneliti untuk terus melakukan verifikasi dan penarikan kesimpulan 

secara simultan guna menjamin objektivitas serta validitas temuan (Qomaruddin & 

Sa’diyah, 2024, p. 81). Analisis isi ini tidak hanya berhenti pada apa yang tertulis dalam 

dokumen, tetapi juga melakukan interpretasi terhadap nilai-nilai yang tersirat dalam 

kurikulum pesantren di Seruyan Raya. 



 

 

  970 

Guna memastikan kredibilitas dan keabsahan temuan, peneliti melakukan teknik 

triangulasi sumber data dokumen. Validitas temuan diperkuat dengan melakukan 

kajian studi literatur yang luas mengenai kondisi geografis, demografis, dan 

sosiokultural di Kecamatan Seruyan Raya sebagai latar belakang konteks 

(Sukmadinata, 2011, p. 186). Selain itu, peneliti melakukan peer debrifing melalui diskusi 

akademik untuk menghindari subjektivitas yang berlebihan dalam menafsirkan naskah 

visi-misi madrasah. Melalui metodologi yang ketat ini, penelitian diharapkan mampu 

menghasilkan gambaran yang akurat mengenai pengaruh tipologi lembaga terhadap 

ketahanan budaya dan perkembangan Islam di wilayah transisi tersebut. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Tipologi Lembaga: Dialektika Strategis Salafiyah dan Khalafiyah 

Berdasarkan hasil analisis dokumen terhadap profil kelembagaan di 

Kecamatan Seruyan Raya, ditemukan dua model besar pendidikan Islam yang 

merepresentasikan keragaman tipologi pesantren di Kalimantan Tengah. Institusi 

pertama adalah Pondok Pesantren Raudlotut Tolibin Desa Selunuk yang secara 

konsisten mempertahankan corak salafiyah atau tradisional. Data dokumentasi 

menunjukkan bahwa lembaga ini memfokuskan orientasi pendidikannya pada 

preservasi kutubut turats (kitab kuning) sebagai sumber utama transmisi 

keilmuan. Peneliti menganalisis bahwa pilihan tipologi ini merupakan upaya sadar 

untuk menjaga orisinalitas akidah dan kesinambungan sanad keilmuan Islam di 

tengah gempuran pemikiran modern yang terkadang tercerabut dari akar tradisi 

(Zarkasyi, 2020, p. 165). Penguasaan tata bahasa Arab melalui metode sorogan dan 

bandongan menjadi ciri khas yang memperkuat kompetensi teologis santri di 

lembaga ini (Jabir, 2020, p. 13). 

Sebaliknya, institusi kedua, yaitu MI Al-Mukmin desa Bangkal yang berada di 

bawah naungan PP. Bumi Solawat Al-Mukmin, merepresentasikan corak khalafiyah 

atau modern. Analisis terhadap dokumen visi-misi menunjukkan bahwa lembaga 

ini secara progresif mengadopsi sistem manajemen pendidikan nasional dan 

integrasi kurikulum umum (Mansir, 2020, p. 118). Meskipun tetap berpijak pada 

nilai-nilai dasar pesantren, MI Al-Mukmin memposisikan dirinya sebagai institusi 

pendidikan unggulan yang adaptif terhadap perubahan zaman. Peneliti 

menafsirkan bahwa dikotomi antara Raudlotut Tolibin dan MI Al-Mukmin bukanlah 

sebuah bentuk pertentangan ideologis, melainkan sebuah sinergi strategis yang 

memberikan opsi pendidikan variatif bagi masyarakat Muslim di Seruyan Raya 

sesuai dengan kebutuhan perkembangan zaman (Aflisia et al., 2022, p. 97). 

Gambar 1. Ponpes Raudlotut Tolibin Desa Selunuk 

 

 

 



971 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2. Ponpes Bumi Solawat Al-Mukmin 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=xMJq55hvkA8 

2. Sosiologi Kerukunan: Koeksistensi Fisik dan Teologi Inklusif 

Data penelitian mengungkap sebuah fenomena sosiologis yang sangat 

distingtif di wilayah Kecamatan Seruyan Raya, khususnya di Desa Bangkal dan 

Selunuk. Keunikan ini tecermin dari tata ruang desa yang memperlihatkan 

kedekatan fisik yang sangat erat antar rumah ibadah dan simbol kepercayaan 

lokal. Di pusat pemukiman, bangunan Masjid berdiri berdampingan secara 

harmonis dengan Gereja, Rumah Betang (rumah adat Dayak), serta Makam 

Sandung sebagai simbol penghormatan terhadap leluhur masyarakat Dayak. 

https://www.youtube.com/watch?v=xMJq55hvkA8


 

 

  972 

Peneliti menganalisis bahwa kedekatan spasial ini bukan sekadar efisiensi tata 

ruang, melainkan representasi dari "Sosiologi Kerukunan" yang telah mengakar 

kuat dalam memori kolektif masyarakat setempat selama berabad-abad. 

Gambar 3. Harmonisasi Bangunan Keagamaan di Desa Bangkal 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Secara teologis-kultural, fenomena ini menunjukkan adanya dialektika yang 

cair antara ajaran Islam dengan kearifan lokal Dayak. Kedekatan rumah ibadah 

tersebut menjadi simbol dari "Teologi Inklusif" yang dianut oleh masyarakat 

pedalaman Seruyan. Meskipun secara dogmatis terdapat perbedaan prinsipil, 

masyarakat menerapkan filosofi Huma Betang—sebuah konsep rumah besar yang 

menampung keberagaman di bawah satu atap persaudaraan (Firdaus et al., 2021, 

p. 34). Kehadiran Makam Sandung yang tetap terjaga di samping Masjid 

menunjukkan bahwa identitas keislaman masyarakat setempat tidak serta merta 

memutus hubungan emosional dan kultural dengan akar leluhur. Hal ini 



973 

 

memperkuat tesis bahwa moderasi beragama di Seruyan Raya bersifat organik, 

lahir dari kesadaran kolektif untuk menjaga stabilitas sosial di tengah 

kemajemukan (Futaqi, 2020, p. 64). 

3. Visi Berwawasan Lingkungan: Respons Pedagogis terhadap Krisis Ekologi 

Temuan signifikan lainnya dalam riset ini adalah naskah visi MI Al-Mukmin 

yang menekankan aspek "berwawasan lingkungan". Penambahan klausa tersebut 

merupakan sebuah terobosan krusial dalam konteks pendidikan Islam di 

Kalimantan Tengah yang saat ini dikepung oleh ekspansi industri perkebunan 

sawit. Peneliti berargumen bahwa visi ini adalah respons pedagogis terhadap 

ancaman degradasi lingkungan di pedalaman Kalimantan. Pendidikan Islam di 

wilayah ini bertransformasi menjadi "Ecological Pesantren" yang mengajarkan 

santri untuk memiliki kesalehan ekologis sebagai bentuk pengabdian kepada 

Tuhan (Abdurrahman, 2020, p. 12). 

Implementasi visi tersebut terlihat dalam misi lembaga yang menekankan 

pada "aktivitas budaya lokal" dan "inovasi pembelajaran". Penggabungan antara 

inovasi modern dan kesadaran lingkungan merupakan langkah proteksi terhadap 

identitas Muslim dari arus globalisasi yang cenderung eksploitatif. Secara teoretis, 

hal ini selaras dengan tujuan pendidikan Islam untuk melahirkan insan kamil yang 

menjalankan peran sebagai khalifah fil ardh atau penjaga kelestarian alam (Rusn, 

2009, p. 102).Upaya sistematis ini juga diwujudkan melalui kurikulum berbasis 

proyek (P5) yang mengintegrasikan kesadaran ekologis sebagai kompetensi 

terukur bagi peserta didik (Muhamad Suparji et al., 2021, p. 15). 

4. Sinkronisasi Kurikulum dengan Realitas Multikultural 

Keunikan sosio-teologi di Seruyan Raya memberikan pengaruh signifikan 

terhadap orientasi kurikulum pesantren lokal. Raudlotut Tolibin dan MI Al-Mukmin 

tidak beroperasi di ruang hampa, melainkan berinteraksi aktif dengan realitas 

masyarakat Dayak yang plural. Kurikulum pada kedua lembaga ini secara implisit 

mengajarkan nilai-nilai toleransi melalui contoh nyata di lapangan. Santri tidak 

hanya memahami toleransi dari teks kitab klasik, tetapi menyaksikannya langsung 

melalui interaksi damai di pasar dan ruang publik desa yang heterogen. 

Implementasi misi "Aktivitas Budaya Lokal" di MI Al-Mukmin merupakan 

upaya konkret untuk mensinkronkan standar sekolah unggulan dengan kearifan 

lokal. Peneliti berargumen bahwa dengan memperkenalkan budaya Dayak yang 

inklusif, madrasah sedang membangun modal sosial yang kuat agar santri tidak 

bersikap eksklusif (Tafsir, 2012, p. 76). Integrasi nilai-nilai moderasi ini menjadi 

jangkar stabilitas yang mencegah masuknya paham radikalisme yang sering kali 

mencoba membenturkan agama dengan tradisi (Yusuf Hanafi, 2021, pp. 11–12). 

Pembahasan 

Kedekatan rumah ibadah dan simbol budaya di Seruyan Raya secara logis 

berimplikasi pada tingginya tingkat ketahanan sosial masyarakat. Dilihat dari sudut 



 

 

  974 

pandang sosiologi pendidikan, keharmonisan lingkungan pesantren berfungsi 

sebagai laboratorium sosial dalam membentuk kepribadian santri. Fenomena 

sosio-teologis ini menjadikan institusi pesantren di Seruyan tidak sekadar pusat 

transmisi keilmuan agama, melainkan juga instrumen strategis dalam merawat 

perdamaian masyarakat (Nurdin, 2021, pp. 59–70). 

Sinergi antara model salaf di Raudlotut Tolibin dan model modern di MI Al-

Mukmin memberikan kontribusi nyata terhadap stabilitas sosial. Corak tradisional 

menjaga moralitas dan kedalaman ilmu agama (Zarkasyi, 2020, p. 165). Sementara 

corak modern memberikan bekal keterampilan (life skills) dan kemandirian 

ekonomi. Peneliti menyimpulkan bahwa transformasi kurikulum yang dilakukan 

bukan sekadar urusan administratif, melainkan upaya mengubah paradigma santri 

dari "penghafal teks" menjadi "pemecah masalah sosial" yang responsif terhadap 

isu lingkungan dan kerukunan multicultural (Sukmadinata, 2011, p. 173). 

 

ANALISIS/DISKUSI 

Sintesis Teologi dan Ekologi dalam Pendidikan Islam Visi MI Al-Mukmin yang 

menyematkan klausa "berwawasan lingkungan" menandai pergeseran paradigma 

pendidikan Islam di pedalaman Kalimantan, dari sekadar transmisi dogma menuju 

pendidikan berbasis realitas krisis ekologi. Peneliti berargumen bahwa visi ini 

merupakan respons pedagogis sekaligus bentuk perlawanan simbolik terhadap 

ekspansi industri perkebunan yang mendominasi lanskap Seruyan Raya. Dengan 

mengintegrasikan kesadaran lingkungan, madrasah bertransformasi menjadi 

"Ecological Pesantren" yang mencetak santri dengan kesalehan ekologis. 

Sebagaimana ditegaskan (Abdurrahman, 2020, p. 12). pendidikan Islam kontemporer 

harus menjawab tantangan kerusakan alam sebagai bagian dari misi kekhalifahan 

manusia untuk menjaga kelestarian bumi (Muhamad Suparji et al., 2021, p. 15). 

Moderasi Beragama Organik dan Dialektika Kultural Koeksistensi fisik antara 

Masjid, Gereja, dan simbol budaya Dayak (Makam Sandung) di Desa Bangkal 

merepresentasikan praktik moderasi beragama yang bersifat "organik". Moderasi ini 

tidak lahir dari proyek instruksional pemerintah, melainkan tumbuh dari filosofi Huma 

Betang yang menempatkan kemanusiaan di atas perbedaan doktrinal. Peneliti 

menafsirkan bahwa pesantren di wilayah ini berhasil melakukan "pribumisasi Islam" 

yang damai dengan tidak membenturkan ajaran agama dengan tradisi lokal (Futaqi, 

2020, p. 64). Dalam perspektif penguatan modal sosial multikultural ini menjadikan 

pesantren sebagai jangkar stabilitas yang efektif dalam merawat harmoni sosial di 

tengah masyarakat plural (Firdaus et al., 2021, p. 34), (Tafsir, 2012, p. 76). 

Dialektika Salaf dan Khalaf sebagai Strategi Adaptasi Sinergi antara corak 

salafiyah di Raudlotut Tolibin dan khalafiyah di MI Al-Mukmin merupakan strategi 

pembagian peran yang fungsional. Corak salaf menjaga kedalaman akar intelektual 

klasik melalui penguasaan kitab kuning (Zarkasyi, 2020, p. 165). Sementara corak khalaf 



975 

 

menjembatani santri menuju modernitas melalui keterampilan hidup dan manajemen 

kompetitif (Mansir, 2020, p. 118). Dialektika ini sangat krusial di wilayah transisi guna 

mencegah hilangnya jati diri keilmuan sekaligus menghindari ketertinggalan sosial-

ekonomi. Peneliti menyimpulkan bahwa integrasi kedua model ini adalah solusi 

edukatif paling relevan untuk melahirkan insan kamil yang responsif terhadap dinamika 

zaman dan kemaslahatan umat (Nata, 2010, p. 89). 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa tipologi pesantren di Kecamatan Seruyan 

Raya merupakan manifestasi dari strategi adaptasi pendidikan Islam yang bersifat 

integral. Perkembangan Islam di wilayah ini, khususnya di Desa Bangkal dan Selunuk, 

mencerminkan model moderasi beragama yang organik, di mana nilai teologis mampu 

berdialektika secara harmonis dengan kearifan lokal Dayak tanpa kehilangan identitas 

aslinya. Eksistensi corak salafiyah di Pondok Pesantren Raudlotut Tolibin dan corak 

khalafiyah di MI Al-Mukmin (PP. Bumi Solawat Al-Mukmin) tidak berdiri sebagai dua 

kutub yang bertentangan, melainkan sebagai ekosistem pendidikan komplementer 

yang menjaga orisinalitas akidah sekaligus merespons tantangan modernitas serta 

krisis ekologi di Kalimantan melalui visi berwawasan lingkungan. 

Konsekuensi logis dari temuan ini dalam pengembangan ilmu pendidikan Islam 

adalah perlunya rekonseptualisasi kurikulum pesantren yang tidak lagi memisahkan 

antara teks keagamaan (turats) dengan realitas sosiologis dan ekologis lokal. Secara 

praksis, keberhasilan pesantren di Seruyan Raya dalam mengintegrasikan nilai kearifan 

lokal ke dalam visi-misi lembaga memberikan prototipe bagi pendidikan Islam di 

wilayah transisi budaya lainnya untuk menjadi jangkar stabilitas sosial. Hal ini menuntut 

para pengelola pendidikan Islam untuk bergeser dari model pendidikan yang bersifat 

"menara gading" menuju model pendidikan "ekosentris" yang mampu melahirkan 

insan kamil yang tidak hanya cakap secara spiritual, tetapi juga responsif terhadap 

pelestarian alam dan kerukunan multicultural. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdurrahman. (2020). SEJARAH PESANTREN DI INDONESIA. 

https://ejournal.alqolam.ac.id/index.php/intaj/article/view/388/339 
Aflisia, N., Ahmad, N., & Suhartini, A. (2022). KOMPARASI PEMBELAJARAN NAHWU DI 

PESANTREN DAN MADRASAH. 5. https://doi.org/10.32332/an 
Arikunto, S. (2013). Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik. Rineka Cipta. 
Firdaus, A., Faiza Ananda, C., Kurniawan, D., Rinda Minati, D., Noviandanu, H., Zuhri, 

M., Angelina Pasaribu, N., Aisyah Tanjung, S., Maulana, S., & Sitepu, R. (2021). 
Penerapan Moderasi Beragama Di Masyarakat Desa Baru Kecamatan Batang Kuis. 
Ulumuddin, 11(2), 193–210. 
https://jurnal.ucy.ac.id/index.php/agama_islam/article/view/906/942 

Futaqi, S. (2020). Modal Sosial-Multikultural Pesantren dalam Membangun Harmoni 



 

 

  976 

Sosial Umat Beragama. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 5(2), 64–78. 
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2020.vol5(2).5963 

Hamalik, O. (2011). Kurikulum dan Pembelajaran. Bumi Aksara. 
Jabir, M. W. (2020). Efektivitas Metode Sorogan Terhadap Pembelajaran Nahwu Di 

Pondok Pesantren Raudhatul Mustofah Lilkhairat. 
http://albariq.org/index.php/albariq/article/view/2/2 

Mahrisa, R., Aniah, S., Daulay, H. P., & Dahlan, Z. (2020). PESANTREN DAN SEJARAH 
PERKEMBANGANNYA DI INDONESIA. 13(2), 31. 
https://journal.pancabudi.ac.id/index.php/abdiilmu/article/view/1097/969 

Mansir, F. (2020). Manajemen Pondok Pesantren di Indonesia dalam Perspektif 
Pendidikan Islam Era Modern. QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Agama, 
12(2). https://doi.org/10.37680/qalamuna.v12i2.644 

Masduqi, M. (2024). Jurnal Studi Islam. Human Relations, 11(1), 94–117. 
http://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&AuthType=ip,shib&db=bth&
AN=92948285&site=eds-
live&scope=site%0Ahttp://bimpactassessment.net/sites/all/themes/bcorp_impact/
pdfs/em_stakeholder_engagement.pdf%0Ahttps://www.glo-
bus.com/help/helpFiles/CDJ-Pa 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Remaja Rosdakarya. 
Muhamad Suparji, O., Wahyu Utami, P., Manajemen Pendidikan Islam, P., & Fatmawati 

Soekarno, U. (2021). KARAKTERISTIK PROGRAM KURIKULUM PONDOK 
PESANTREN MODERN. In Jurnal Pendidikan Dasar Dan Sosial Humaniora (Vol. 1). 
https://bajangjournal.com/index.php/JPDSH 

Nabila. (2021). Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Indonesia, 2(5), 867. 
https://doi.org/10.59141/japendi.v2i05.170 

Nata, A. (2010). Manajemen Pendidikan: Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam di 
Indonesia. Kencana. 

Nizar, S. (2013). Sejarah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era 
Rasulullah sampai Indonesia. Kencana, Jakarta. 

Nurdin, F. (2021). Moderasi Beragama menurut Al-Qur’an dan Hadist. Jurnal Ilmiah Al-
Mu’ashirah, 18(1), 59. https://doi.org/10.22373/jim.v18i1.10525 

Qomaruddin, Q., & Sa’diyah, H. (2024). Kajian Teoritis tentang Teknik Analisis Data 
dalam Penelitian Kualitatif: Perspektif Spradley, Miles dan Huberman. Journal of 
Management, Accounting, and Administration, 1(2), 77–84. 
https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i2.93 

Rusn, A. (2009). Pemikiran Pendidikan Islam. Raja Grafindo Persada, Jakarta. 
Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 
Sukardi. (2013). Metodologi Penelitian Pendidikan: Kompetensi dan Praktiknya. Bumi 

Aksara. 
Sukmadinata, N. S. (2011). Metode Penelitian Pendidikan. PT Remaja Rosdakarya. 
Tafsir, A. (2012). Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Remaja Rosdakarya. 
Yusuf Hanafi. (2021). Pidato Pengukuhan Jabatan Guru Besar Mendesain Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam ( Pai ) Berwawasan Moderasi Beragama. 9. 
https://repository.um.ac.id/1193/ 

Zarkasyi, H. F. (2020). Imam Zarkasyi ’ S Modernization of Pesantren in Indonesia. 



977 

 

Qudus International Journal of Islamic Studies (QIJIS), 8(1), 161–200. 
https://pdfs.semanticscholar.org/adc4/f38a456e3f0bfe936318f2235cf0ff931341.pd
f 


